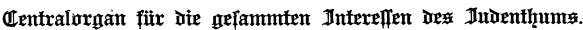
# Oesterreichische Wochenschrift.



A. k. Pohlparkallen-Amt Clearing verkehr **Ar.** 810.976.

Redaction und Adminification: Wien

il., Eniere Engarienție. 1a. Tolophon - Nr. 6535. Wien, 25. März 1898.

Erfcheint jeden freitag.

Brief-Abreffe: Wien, I., hauptpoftamt — Fach. Telegramm-Abreffe: Bloch's Bochenichrift Wien. Bejugspreis für Besterreich: Halbjährig 4 st. = 8 kr. Einzeleremplare 25 kr. Nir's Ausland: halbjährig 5 st. = 10 kr. ganzjährig 10 " = 20 "

Anzeigen: Die 4mal gespaltene

Petitzeile 12 fr.

Inhalt. Leitartikel: Das Jubenthum als Weltanschauung. — Bom Jahrmarkt bes Lebens: Gefahr in Berzug. Zur zionistischen Bewegung. Der Niedergang unserer Industrie. Herr Professor Dr. Schöpf. Das Erforderniß des Tausscheines. Malbersationen im Batican. Sin Caplan als Schwindler. Die Teuselsinsel. — Berliner Brief. — Rückschau auf die Thätige keit der Lemberger Cultuszemeinde. — Die hervorragendsten Kabbinen Prags. — Correspondenzen: Wien, Lundenburg, Straßnig, Prag-Karolinenthal, Brünn, Lemberg, Krakau, Stanislau, Kaab, Berlin, Leipzig, Hamburg, Paris, Petersburg, London. — Bermischtes: Wien, Wiener-Reustadt, Austerlig, Prag, Friedet, Budapest, Csakhurn, Troppau, Herman-Mestec, Croat.-Kreuh, Algier, Stockholm, Nom. — Feuilleton: Spätes Glück. — Briefkasten. — Inserate.

# Zur gefälligen Beachtung!

Wir ersuchen die P. T. Herren Abnehmer, deren Pränumeration zu Ende dieses Monats abläuft, sowie auch Diejenigen, die mit ihrem Abonnement noch im Rückstande sind, die Erneuerung desselben möglichst bald vornehmen zu wollen, damit keine Störung in der regelmässigen Zustellung der Zeitung eintrete.

Die Administration der

"Oesterreichischen Wochenschrift".

## Das Indenthum als Weltanschauung.

Bortrag, gehalten von Geheimrath Universitäts-Prof. Dr. Hermann Cohen im "Politischen Bolksverein" in Wien\*).

Hochverehrte Versammlung!

Religion und Politif, — man könnte denken, sie seien Gegensätze, und das nicht nur, wenn man die Religion für die private Form der Frömmigkeit ausieht und die Politik sür den Kampf ums Dasein der Völker, — nein, auch wenn man die Politik als die geschichtliche Entwicklung zur Sittlichkeit betrachtet und die Religion als die Erziehung des Renichenseschechteds zur Humantiät, auch dann und vielleicht gerade dann entsieht und verschärft sich der Gegensatz beider Richtungen, der Gem üth zu und Willen der Frast und unt vielleichte gerade dann entsieht und verschärft sich der Gegensatz beider Richtungen, der Gem üth zu und Willen auf der Allerthum wie im biblischen Judäa, im Wittelalter wie in der Reuzeit, die kirchliche Religion, allen idealen Eiser vorausgesetz und anerkannt, in der principiellen Begründung der Sitklichkeit unter den Menschen oft Mängel und Schäden erkennen läßt, so ist es umsomehr erklärlich, daß die Völker, zugleich auf eigenem Wege

nicht allein ihre Macht und irdische Wohlsahrt, sondern auch Frieden und sittliche Erhebung anstreden. Es ist vielleicht der höchste Triumph der Religion, daß die Religion selbst Antheil hat an dieser Art von Politik, und in keiner Religion stellt sich dieser Antheil so bestimmt und so dentlich und so ergreisend dar, wie in der Religion Jiraels, denn die Politik der is raelitissen Religion Jiraels, denn die Politik der is au it der Propheten waren die Anwälte des Volkes, nicht allein der Witwen und Waisen, der Armen und der Sclaven gegen die Reichen, die Fürsten und die Könige, sondern nicht minder gegen die Priester und in dieser ihrer weltgeschichtlichen Mission gegen die sociale Selbstsucht und den Aberglauben, der dem heidnissen Opferculfus zu Grunde liegt, in dieser ihrer Politik sind sie die Siifter unserer Religion geworden. Das Judensthum und ihr in ich t Schöpfung eworden. Das Judensthum und wert die askronomische Welt hat es keine Oogmen. Sehr dezeichnend ist es, daß in der hebräischen Sprache das Wort sür "Welt" zugleich die "Ewigkeit" bedeutet. So bestimmt sittlich wurde der Begriff der Welt im Worte "Olann" gedacht.

Es ist überall in unserem Schristthum die Welt in dieser sittlichen Bedeutung der ewigen Welt genommen, welche das Problem der Keltgion bezeichnet und das in dem Worte sormulirt wird: "Die Welt ist auf Liebe gebaut." Aber aus diesem in dem Judenthume vorherrichenden Sinne des Wortes ergebt sich sir unsere Ausgade: "Das Judenthum als Weltanschauung" noch eine bestimmtere Bedeutung und Ruhamwendung. Religion als Weltanschauung bedeutet die Idealisirung der Religion, die Idealisirung zur Idee der zittlichen Welt. Seldst die geschichtliche Erkentnis der Religionen also wird von dem Geschtspunkte der Weltanschauung gesordert, wie viel mehr aber der eigentsliche Zweck der Religion: Der Friede und die Berbindung der Menschaute katrobe und der Bergichte en der Bergicht der Religion von dem

Sine Religion als Weltanschauung betrachten und versstehen wollen, das ist an sich die Mahnung zur Erweiterung und Erhellung des consessionellen Horizontes zur Selbstritit am Eigenen und Sympathie für das Frem de, was dem wahrhaft Religiösen nicht fremd bleiben darf. Wenn es ein Zeichen gibt, daß in unserer Zeit, in der so viel von Religion gesprochen wird, der Sinn für Religion sehr selten und sehr stumps ist, so dürste es die ser Wangelangelan Roblen und ohlmolten mit den Andersgläubigen



<sup>\*)</sup> Wir bemerken, daß wir vorliegend nur einen Auszug des Bortrages zu geben in der Lage sind, tropdem wir uns der directen Rede bedienen. Die Red.

und ihren Religionsquellen fein, ber unfere Beit zu einer fo trüben und fo forgenvollen macht. (Lebhafter Beifall.)

Die Aufgabe, das Judenthum als Weltauschauung zu betrachten, ist daher folgende: Sie macht frei von dem Interesse an confessioneller Bolemit. Hier ist der Boden, auf dem je de Religion beweisen kann, was fie für die Idee der sittlichen Welt leistet; Wissenschaftlich ich arfist feines wegs einerlei mit ber Schroffheit bes Affectes. Weltanschauung sorbert und fördert weltgeschichtlichen Sinn und weltgeschichtliches Herz.
Wenn wir nun, meine Berehrten, eine Behandlung dieser

Aufgabe hier versuchen durfen, so kennen wir jest den Zusammenshang der Aufgabe mit den Zwecken eines politischen Vereines, eines politischen Vollksvereines, und es bleibt nur die Besorgniß, daß nicht all' die vielverzweigten Beziehungen zur Beleuchtung gelangen fonnen, welche bie Religion bes Suben-

thums mit ben politischen Fragen verknüpfen. Der Begriff ber Weltreligion ift teineswegs abhängig von der Anzahl ihrer jeweiligen Bekenner, sondern von dem Gehalte, von dem fortzeugenden Geben ihrer Ide n. Der Begriff der Beltreligion ift bedingt durch ben Begriff der Beltanschauung, und daß unsere Religion im ewigen Fortschritte ber Weltgeschichte als Weltanschauung eine lebendige Kraft ift, — auf diesem geichichts-philosophischen Verstandniß muß ber Glaube an Die Ewigkeit der Ibeen beruhen! Das unsere Erhaltung als Religion dem Weltbesten dient und zum Fortschritte der Menscheit ersorderlich oder auch nur nützlich sei, dieses geschichtliche Berftandniß ift bei unseren Freunden fehr reservirt und sehr spärlich vorhanden. Es ist unter uns nur wenig bekannt und es erscheint uns faum glaublich, aber es ist dennoch buchftablich eine Thatfache, daß man unferen Fortbeftand gar nicht als den einer Religion und unferer Religion anerfennt, sondern lediglich als den einer Race, als welche man unseren Stamm zu bezeichnen beliebt. Am traurigsten aber ist es, daß unter uns felbst die Ertenntnig und die in ihr gegrundete Begeisterung für die Weltanschauung unserer Religion in der Berwirrung des Zeitalters schwach und unsicher geworden und vielsach überhaupt verloren gegangen ist. Der Sinn für Religion hat in biesen Zeitläusten überhaupt außerhalb der Kreise, die damit Politik betreiben, sehr abgenommen. Bei den Juden mußte dies sich stärker fühlbar machen, gerade weil die Emancipation eintrat, oder wenigstens proclamirt wurde und in mäßigen Dofen anfing eine gnadenweise Birtlichkeit zu werden.

Die Folgen waren unausbleiblich. Das Judenthum hat in bem neuen geiftigen und wiffenschaftlichen Dienfte, ber fich ihm erschloß, beträchtlich an Rraft eingebüßt und durch bas Seltenermerben ber Manner mit weiter geistiger Perspective ift natürlich auch der Muth seltener geworden, ber uns die geschichts lich e Bebeutung unseres Glaubens vor die Seele führt. Ich barf hier den Namen eines Mannes nennen, beffen friegerische Feder wir in diesen Zeiten schwer vermiffen mußten: Abraham Geiger hatte den Glauben und den Muth, die Weltreligion des Judenthums zu predigen, die weltgeschichtliche Bedeutung des Juden-

thums ber Bufunft.

Durch eine allgemeine literarische Thatsache läßt sich bieser Riedergang in dem Selbstbewußtsein unseres Glaubens erweisen. Seit mehr als 50 Jahren ist keine Dogmatit

un ser er Religion geschrieben worden. Im Jahre 1841 erschien "Der religiöse Geist" von Formstecher in Offenbach, 1842 die "Resigionsphilosophie der Formstechen aller Confessionen" von Samuel Hir sch

in der alten Mendelssohnstadt Deffau.

Man hat sich mit der unwissenschaftlichen Vorspiegelung getröstet, das Judenthum habe teine Dogmen, seine Glaubensartikel waren somit zu antiquarischem Werth herabgesett und zurückgedrängt. Man sollte wissen, daß jede Wissenschaft eine Dogmatik hat, sofern sie ein System bildet, jede Wissenschaft, geschweige denn eine Religion. Es ist ja nur mangelhafte Bildung, wenn man unter dem Dogma schlechters dings nur einen der Bernunft widersprechenden Glaubenssatz versteht. Indem man fo die Dogmatit des Judenthums vernachdessigiete, also den Lebensquell versiegen ließ, der im Mittelalter selbst das Judenthum modern erhielt und es zum Lehrer driftlicher Theologen machte; indem man den Zusammenhang zwischen dem religiösen Judenthum und der Weltweisheit locerte und löste, war man so naiv, zu meinen, durch eine nüchterne, dürstige Moraleine Glauben 3.

lehre erseben zu können und so prafentirte man eine Samm= lung von sittlichen Sprüchen und moralischen Vorschriften, die uns vielleicht gegen eine bosartige Volksversammlung vertheibigen fonnten, die aber nicht den Grund enthalten fonnen für eine lebendige Religion, die stets ber Ausbruck einer Beltan= schanung sein muß. Unser Hauptstreben in dieser unserer be= drängten Zeitlage muß daher vor Allem dahin sich richten, daß wir Marheit erlangen und Marheit verbreiten über die Welt-anschauung des Judenthums, über das leben dige Glaubenssystem des Judenthums.

Die erste, die Grundide, ist die des übersinnlichteit liegt der Grund und die Gewähr eines Gottes.

Diese überfinnliche Welt ift der Weltbegriff bes Judenthums, des "Olam", ben Gott ben Menschen ins Berz gegeben. Gott ift ber Grund bieser übersinnlichen Welt, der übersinnliche Gott; weil er übersinnlich ist, darum ift er e i n z i g, fann er einzig sein, benn alles Sinnliche ist ber Bahl unterworfen; alles Sinnliche, zumal alles Menschliche wird darum von ihm abgewehrt. Rur als Geist soll er zu benten fein und nur im Beifte wird das Berhaltniß zwischen Mensch und Gott aufrechterhalten. In diefer Ginschränkung auf ben Geift lebt das Bild, das Gleichniß von Gott als Bater.

Er ist als Bater der Grund der sittlichen Welt und die Glieder der sittlichen Welt, Die Menschen find feine Rinder, alle Menschen went, die vienigen stiller, alle Menschen den ohne Ausnahme. Er ist "der Gott der Geister und allen Fleisches". Es ist daher eine schlichte logische Consequenz der Einzigkeits der Est. der Est. Grundes der fittlichen Welt, daß das Gebot der Nächften= liebe der Mittelpunktunferes Glaubens wurde, werden mußte. "Wie er barmherzig ist, so sei auch Du barmherzig!" Die Rächstenliebe muß un beschränkt gebacht werben, unbeschränkt burch irgend welche, wie immer wichtige Rücksichten. Reine Glaubensforderung wird als Bedingung dieser Forderung anerkannt oder auch nur gedacht. Gott ist aller Menschen Bater, auch wenn der Mensch ihn nicht als solchen anerkennt. Nicht durch den Glauben an ihn, geschweige burch ben Glauben einer anderen, mit biejem Glauben verknüpften Bedingung erwirkt ber Mensch bie Rindschaft Gottes, sondern biese ist die logische Folge, an welcher das Berhalten der Menschen nichts andern kann. So wird das Gebot ber Nächstenliebehier wahrhaft, weiles dem Gottes= begriffe folgt. Wenn es bagegen aus dem Begriffe bes Menschen hergenommen wird, so tann es, so muß es zweideutig werden, weil es bei den Menschen sich auf einen zweideutigen Begriff bezieht, auf den Affect der Liebe, dessen Stufenleiter bekanntlich eine vielsproßige und abschüssige ist. Bon der Liebe Gottes allein sagt Faust selbst, daß, "wenn sie sich regt, beschwichtigt sind nun alle Triebe und alles ungestüme Thun."

Der Begriff der Liebe in der Nächstenliebe ist keines-wegs ein sicherer Leitbegriff. Man kann die dogmatischen Systeme darnach mustern, welchen Werth sie auf die Liebe legen, aber auch die Zeitalter lassen sich auf die Aeligiosität dahin prüsen, wie weit sie die Liebe im Munde führen. Nicht darauf kommt es an, die Forderung der Nächstenliebe aufzustellen, sondern barauf, die Bedingungen im Zusammenhange und vor Allem im Grunde der Glaubenslehre herzurichten, welche die Nächsten=

liebe möglich machen.

Ein genauerer Wegweiser als die Liebe ift die Achtung. Die Liebe macht unwillfürlich Unterschiede, wenigstens im Grade; Achtung sest Gleichheit voraus. Die Gleichheit ber Menichen folgt aus ber Ginzigteit Gottes. Baren die Menschen nicht gleich, so mare nicht Gin Gott, sondern die verschiedenen Menschen hätten verschiedene Götter, und sie hatten sie und haben sie. Die Einzigkeit Gottes hat den Begriff der Gleichheit der Menschen zur Entdeckung gebracht, und auf der Gleichheit der Menschen beruht die Liebe, wie die Lehre Mostis sie versteht: "Liebeihn"; richtiger "sei ihm Freund, er ist Dirgleich". (Lebhaster Beifall.)

Dieser logische Zusammenhang der Nächstenliebe mit der israelitischen Gottide läßt sich in zwei Consequenzen erkennen, welche die talmudische Entwickung dieses Gebotes gezeitigt hat. Die Eine ist rein religiöser Natur; sie ist der religiöse Ausdruck, so des Grundes, wie der Wirkungen der Liebe; das ist dies e l i g k e i t, d e r A u t h e i l a m e w i g e n L e d e n. In unferen religiösen Büchern, die in unferen Religionsschulen ein = geführt find, wird den Rindern der Sat des Talmud eingeprägt

"Die Frommen unter ben Bölkern ber Welt haben" Theil am ewigen Leben." Das ist ber echte Ausdruck der Nächsten liebe, und nach diesem Ausdruck sollte alle Nächstenliebe streben.

Seligfeit ift der religiose Ausbrud der sittlichen Gleich= berechtigung. Dhue Anerkennung der Seligkeit unter allen Glaubensformen, sofern fie Frommigkeit, das ift Sittlichkeit, dur Wirfung und zum Zeugniß haben, sehlt die Gleichberechtigung und mit ihr die Achtung. Ohne die Achtung aber ist die Liebe ein schwankes Steuerruber. Die Nacürlichkeit und Wahrhaftigkeit ber Nächstenliebe aus dem Grundbegriffe von Gott als Vater bezeugt sich in der Ablösung des Begriffes des "Chassid", des inters confessionellen Frommen, von den Schranken der Glaubensfrommen, und bemzufolge in der Ablö-fung bes Begriffes der Seligfeit von dem Begriffe des Glaubensbundes.

Die zweite Consequenz aus dem israelitischen Gebote der Nächstenliebe ift politischer Art und sie enthält einen Begriff, der in dieser politisch-rechtlichen Bestimmtheit eine Eigenthumlichfeit bes jüdischen Geistes darstellt. Es ist der Begriff bes Roahiben, des Sohnes Noahs. Während im classischen Alterthum Staats- und Rechtsverfassung auf der jocialen Grundlage des Opfercultus und der Opfergemeinschaft ruhte, hat sich im talmudischen Judenthum der Begriff entwickelt, daß nicht nur der Ffraelite an der Verwaltung von Staat und Recht theilzunehmen berufen sei, sondern auch der Roahide als gleich werthiges Glied des Staatsmesens anertannt werden müffe. Diese politische Abnormität gegen alle sonstigen politischen Unschauungen wurzelt tief in ben ifraelitischen Anschauungen, die fich fogar in dem Opferwesen Geltung verschafft haben. Der Frem de, der aus fernem Lande tommt, foll nicht nur im falomonischen Tempel beten durfen, Gott moge ihn erhören, sondern er durfte auch Opfer darbringen. Der Noahibe ift ber Bertreter ber Lehre, daß die Berbindung ber Menschen ou einem sittlichen Staatsverbande nicht bie confessionelle Gleichförmigkeit zur Borsaussehung hat, sonbern daß die Anerkensung und die Annahme der natürlichen Moral dazu die hinreichende Bedingung fei.

Der Engländer John Salbury hat im 17. Jahrhundert sein großes Werk über sein "Natur- und Bölkerrecht nach der Lehre der Hebräer" auf diesem Grundbegriffe der Noahiden aufgebant und nach beren fieben Borfchriften seine Capitel eingetheilt.

Auch Hugo Grotius erwähnt diesen wichtigen Begriff. Seitdem scheint er in der Literatur des Naturrechtes verschwuns ben zu fein. Der "Chaffid", ber Bertreter ber Sittlichfeit unter ben verschiebenen Religionen, er ist niemals und nirgends be-kannt geworden, er wäre auch, wenn seine Spur aufgetaucht wäre, ein unverständlicher Fremdling geblieben. Und wie es mit diesen Ausläusern der ifraelitischen Gottesibee ergangen ist, nicht diel Austanfern der israelitischen Gottestoee ergangen ist, nicht viel anders steht es um die Würdigung dieser selbst, insbesons dere um die Schätzung ihres Werthes in der jezigen Zeit. Wir mußten es erleben, daß bei der Verhandlung über das Volkssichtlese im preußischen Parlamente von einem, uns sonst aulem Anscheine nach wohlgesinnten Manne das Wort ausgesprochen werden konnte: "Christenthum oder Atheismus!" Also der Theis mus des Judenthums war für diesen Staatssachen werden der Anschen und der Anschen mann nicht vorhanden, er brauchte das Judenthum wohl nur für die Frage ber Goldwährung zu tennen. (Beiterkeit.)

(Schluß folgt.)

# Vom Jahrmarkt des Tebens.

Gefahr in Bergug.

Um nächsten Montag schreitet ber erste Wahlkörper zur Urne, um die Neuwahl eines vollen Drittheiles der Gemeindevertretung vorzunehmen. Rühn gemacht burch ihre bisherigen Erfolge im zweiten und dritten Bahlforper, will die antisemitische Partei nunmehr dem Freisinne auch dieses lette und stärkste Bollwerk streitig machen. Und es besteht thatsächlich die Gefahr, baß es ben Chriftlich-Socialen gelingt, ben Liberalen noch eine Angahl von Mandaten im Bahlförper der Bochftbesteuerten gu entreißen. Sie haben ja schlau genug vorgearbeitet, diese ansgeblichen "Retter des kleinen Mannes", indem sie saft ausschließlich für die Interessen der Hausherren, der Wirthe und Fleischhauer sorgten. Es thut dringend noth, daß am Wahltage

jeder einzelne fortichrittliche Babler feine Bflicht thue, und wir richten an unsere Glaubensgenossen die eindringliche Mahnung, Mann für Mann an der Urne zu erscheinen und mit alter Kraft sich für den Sieg der freisinnigen Candidaten einzuseten. Die Zeit der gemüthlichen Sorglofigfeit, mit der man sonft die Bahl im ersten Wahlförper behandelte, ift längst vorüber. Die Entsicheidung tann selbst in den bisher als sicher geltenden Bezirten von wenigen Stimmen abhängen.

Darum nochmals: Mann für Mann an die Urne!

Bur zioniftifchen Bewegung.

Die hebräische Zeitschrift "Hamagib" in Krafan bringt in Rummer 11 vom 17. März eine telegraphische Mittheilung ihres Correspondenten aus Jassa mit solgendem Wortlaut: "In dieser Woche kam aus Constantinopel die behördliche Answeisung, das Verbot der Einwanderung der Juden nach Paläst in a mit der größten Strenge zu handhaben. Näheres brieslich". Die hebräische Zeitschrift "Hamagid" wird von einem der eisrigsten und tüchtigsten Parteisührer der Zionisken von einem der eifrigsten und tüchtigsten Parteisührer der Zionisten geseitet, an eine Mystisication, an eine tendenziöse Falschmeldung ist somit nicht zu benken. Die Besürchtung aller patriotischen Männer, daß die lärmende judenstaatliche Agitation die jahresslangen Bestrebungen zur Cosonisation Kalästinas durch die Juden ernstlich gefährden werde, zeigt sich leider als allzu bezundet und hat die traurigste Bestätigung ersahren.

Eine Warnung vor der Fortsehung der fruchtlosen und schällichen judenslaatlichen Propaganda enthält auch die Schrift "Der Zionismus" von Dr. Mendel Hir in franksurt a. M. Mendel ver ifraelitischen Keligionsgesellschaft in Franksurt a. M.

Mainz Joh. Birth'iche Sof-Buchdruckerei U.-G. 1898. Der Berfasser ist einer ber gelehrtesten und geistvollften Bortführer ber jubischen Orthoboxie in Deutschland und er stimmt in bieser Frage vollständig überein mit ben Ausführungen bes herrn Rabbiner Dr. H. Bogelstein in Stettin: "Gegen den Zionismus" in den "Mittheilungen des liberalen Vereines für die Angelegenheiten der jüdischen Gemeinde zu Berlin

Nummer 2 und 3, Februar 1898.

Eine dritte Publication bildet die Schrift: "Die Zionistensfrage". Bon Maximilian Stein, Berlin 1898. Berlag von Siegfried Cronbach. Die Schrift enthält im Wesentlichen den Inhalt eines Bortrages, den der Berfasser in der Britsbriths Loge zu Berlin gehalten und der die ungetheilte Justimmung gefunden hat. Realschuldirector Hirsch in Frant-furt a. M., Rabbiner Dr. Bogelstein in Stettin und der Raufmann Maximilian Stein in Berlin gehen in ihren politischen und religiosen Unfichten weit auseinander, vereinigen sich aber zu einer scharfen Abweisung ber judenstaatlichen Bropaganda und befürmorten gleichzeitig die eifrigfte Unterftütung der humanitaren Colonisationsbestrebungen in Balaftina. Leider scheinen diese Bestrebungen durch den Uebereifer bes politischen Zionismus eine ichwere Befährdung zu erfahren.

#### Der Niedergang unserer Induftrie.

(Enquête bei der Prager Handelstammer.)

In Fortsetzung der Berathungen tamen die Experten der Textilindustrie zu Worte, von welchen Landtagsabsgeordneter und Kammerrath Herr Alex. Richter über einige Ursachen, welche den Niedergang der österreichischen Industrie

herbeiführten, fich außerte:

Ich will noch eines Störenfriedes gebenken, unter welchem unfer Handel und Verkehr und unmittelbar auch unsere Industrie leibet. Ich will hier Niemanden anklagen oder in Schutz nehmen, sonbern nur etwas zum Ausbruck bringen, d. i. der nationale und sociale Un= frieden, der in unserer Monarchie herrscht und unter dem unsere Monarchie mehr leidet als irgend ein Staat in Europa. Unter bem Schlagworte: "Rauft nicht bei Deutschen!", "Kauft nicht bei Czechen!", ober "Rauft nicht bei Juden!" ift ein ordentlicher Geschäftsberkehr nicht möglich. Die dunmsten Schlagworte finden ja gläubige Anhänger, wie 3. B. bie fünftliche Schaffung ber Rothwendigkeit und bie Möglichkeit bes Bestandes einer nationalen Industrie. Rann man heute eine Unternehmungsluft und einen gedeihlichen Bertehr im Reiche erwarten, wenn ein fo reicher, tüchtiger und intelligenter Theil unferes Sandels= und Industrieftandes, wie es die Juden find, den gemeinften Befchimpfungen und Berfolgungen auf ber Gaffe wie in ben

# Dr. Bloch's

Jahrgang XV. Oesterreichische Wochenschrift.

Centralorgan für die gesammten Interessen des Indenthums.

A. k. Poftsparkaffen-Amt Clearingverkehr Dr. 810.976. Redaction und Administration:

II., Untere Augartenfir. 18. Telephon - Nr. 6535. Wien, 1. April 1898.

Erfcheint jeden freitag.

Brief=Abreffe: Wien, L., Sauptpoftamt - Fach. Telegramm-Abreffe: Bloch's Bochenichrift Bien. Bezugenreis für Gesterreich: Salbjährig 4 ff. = 8 Rr. Einzelexemplare 25 fr. Bir's Ausland: halbjährig 5 ft. = 10 Kr. ganzjährig 10 " = 20 "

Anzeigen: Die 4mal gespaltene Betitzeile 12 fr.

Juhalt. Leitartikel: Das Judenthum als Weltanschauung. — Junge Rohlinge in Krakau. — Vom Jahrmarkt des Leben &: Das communale Mistrucherl. Abgeordneter Daszynski über ben Zionismus. Zum Untrag Schlefinger und Genoffen. Das Judenthum in den Märztagen. Bieder eine Lüge bes Deutschen Bolksblatt. Gine Blutgeschichte. England und der Fall Drehfus. "Juben, Protestanten und Intellectuelle". Die Professorentaufen. Subische Soldaten. Gine Frage. — Berliner Brief. — Corresponden, Britin, Beim, Brinn, Lemberg, Pilsen, Budapest, Raab, Berlin. — Bermischtes: Wien, Brinn, Olmütz, Bisenz, Butschowitz, Budweis, Lemberg, Rzeszow. — Feuilleton: Königin Cither. — Spätes Glück. — Literatur. - Brieffasten. - Inserate.

# Zur gefälligen Beachtung!

Wir ersuchen die P. T. Herren Abnehmer, deren Pränumeration zu Ende dieses Monats abläuft, sowie auch Diejenigen, die mit ihrem Abonnement noch im Rückstande sind, die Erneuerung desselben möglichst bald vornehmen zu wollen, damit keine Störung in der regelmässigen Zustellung der Zeitung eintrete.

Die Administration der

"Oesterreichischen Wochenschrift".

# Das Indenthum als Weltanschauung.

(Bortrag, gehalten von Geheimrath Universitäts= Prof. Dr. Hermann Cohen im "Politischen Boltsverein" in Wien\*). (Schuß.)

ulle Bölter bes Alterthums verlegten, wenn sie mit den Zuständen ihrer jedesmaligen Gegenwart unzusrieden zu werden ansingen, den Traum eines besseren Daseins in die Vergangenheit, in die dunkle Vorzeit, die sie sich allenfalls als die Wiege ihres Volkes dachten. Daher hat das Alterthum keine Geschichte im Sinne einer Weltzeschichte. Nur auf den Zusammenhang zwischen dem Jetz und Einst der nationalen Geschichte erstreckt sich das Interesse des griechischen Historikers, nur auf diesen Zusammenhang zwischen dem Jetz und Sinft der Wortsters, nur auf diesen Zusammenhang zwischen dem Jetz und Sinft der eigenen nationalen Geschichte, und das Vorbild des griechischen Politikers liegt ausschließlich in der Vorbalden, niemals in der Zusunst. Die Hoffnung auf ein Ideal und seine geschichtliche Kealisirung ist nicht vorhanden im Bewußtsein des Griechen, der anstatt der Hoffnung den Opportunismus zur personissierten anstatt der Hoffnung den Opportunismus zur personificirten Gottheit macht. Dieses Verhältniß zu dem geschichtlichen Ideale unterscheidet unsere Religion von der classisch=antiken. Der

Brophet zuerft und er allein vertnüpfte fein Bolf mit ben prophet zuert und er allein vertnupte jein Wolf mit ven anderen Bölfern im Namen seines Gottes, bessen Beth aus ein Haus für alse Bölfer werden soll. Der prophetische Begriff der Geschichte ist daher der Begriff der Zukunst, des Einst, des Endes der Tage, an dem die Berehrung des Einen Gottes Israel und die Bölfer einigen, Ferusalem zur Welt erweitern wird. (Stürmischer Beisall.)

Dieses "Einst" bes messianischen Beisall.)

Dieses "Einst" bes messianischen Beitalters hat den Besgriff der Weltgeschichte geschaffen und es hat in ihm geschaffen die Zdee der Humanität. Denn der Unterschied von Jrael und den Bölkern wird in jenem Einst verschwinden. So wird die Idee der Menscheit zur Aufgabe der Geschichte und in dieser Aufgabe wird die Geschichte Weltgeschichte. Der Messias, der Ijrael befreit, verwandelt mit Ijrael die Völker in die eine, dem Einen Gott gemäße Menschheit. (Lebhaster Beisall.) Die Idee des Messias ist die Idee der Menschheit, die Idee der Weltgeschichte.

Im Christenthume mußte dieser Sinn des messianischen Zeitalters von Ansang an zurücktreten, denn Jesus wurde als Christus der Messias, das Sinst wurde zum Jezt, und so blieb sür das Sinst im geschichtlichen Sinne nichts mehr übrig, als etwa das Rudiment des tausendjährigen Reiches. Aus dem Sinst der Weltzgeschiliche wird das Einst des individuellen Daseins, aus dem Sinst der unfürktigen Laif wird das Künft des individuellen Daseins, aus dem Sinst der zukünstigen Zeit wird das Einst des künstigen Lebens. Das zuteresse des ewigen Lebens, der ewigen Seligkeit wird zum Lebensinteresse der Religion. Nun, wir haben wahrlich auch unseren Unsterdichkeitsglauben, wir unterscheiden die zukünstigen Eeit von der zukünstigen Welt oder dem zukünstigen ewigen Leben. Dieser Glaube an die Zukunst der Menscheit ist der Glaube des ewigen Juden, der die Idee der Wenscheit ist der Glaube des ewigen Juden, der die Idee der Wenscheit hat. Wenn man mit einem Worte die Frage beantworten will, was allein den Fortbestand der Juden bewirkt haben könnte, so dürsen wir die Idee des wesspialigen Beitalters nennen. Wer an die Zukunst glaubt, der hat die Zukunst. (Lebhaster Beisall.) Es ist ein merkwürdiges Symptom von dem Siege der Wahrheit, daß in unseren schlimmen Zeiten eine Seite der Messisidee zur Anerkennung gelangt ist und zwar durch die Kritif der evangelischen Theologie zur Anerkennung gelangt ist, nämlich der Universalismus der Propheten. Es ist ber zufünftigen Beit wird bas Ginft bes fünftigen Lebens. Das fennung gelangt ift, nämlich der Universalismus der Bropheten. Es ift bas ein wirkliches Berdienft der theologisch-fritischen Biffenschaft, ein besouderes Berdienft der theologischen Rathedermiffenichaft in unserem Zeitalter bes Judenhasses, ein Triumph der freien Biffenschaft, die nach dem Borgange Ibn Esra's durch Spinoza

<sup>\*)</sup> Wir bemerken, daß wir vorliegend nur einen Außgug bes Vortrages zu geben in ber Lage sind, trothem wir uns ber birecten Rede bedienen. Die Red.

begründet wurde. Das blöbe Borurtheil ift gründlich abgeführt, daß die Propheten nur an ihr Bolf gedacht hätten; es wird alfo in der Anerkennung unferes Universalismus endlich bas Bugeständniß gemacht, daß fie die Idee der Menschheit erbacht haben und feine Bergöttlichung ber Menschen, sondern allein die Gotteserkenntnig und die Menschenliebe kennen. Unfer Judenthum beruht auf der Weltidee des Meffias. In ber meifianifden 3bee ber Beltgefdichte wurzelt unfer Bandel und unfer Bestand unter ben Bölfern.

Mis eine birecte Berkennung ber Meffiasibee muß ich bie moderne Bewegung des Zionismus zur Sprache bringen. "Mein Herz für Moab", sagt der Prophet. Wie sollten wir nicht um unsere Glaubensbrüder im Often trauern und um uns selbst und um ben Besten? Bange Sorge ist wieder herauf= gezogen. Aber von der Linie unferer weltgeschichtlichen Laufbahn wollen wir uns nicht abdrängen laffen durch tein Martyrium selbst, das uns bedroht. Unser Beruf als Fraeliten geht nicht auf in unferer jeweiligen politischen Rothlage. Unferen nieffianiichen Beruf als bas Bolt der Beltgeschichte geben wir nicht auf, um in einem Colonialftaate zu versanden. Bir glauben an den Beruf, zerstreut zu sein unter den Bölkern, bis das "Einst" sich erfüllen wird, das uns der Universalismus unserer Pro-

pheten verheißen hat. (Stürmischer Beisall.)
Als dritte Ide nen ne ich die Idee de g
Sabhath. Sie bilbet die Ergänzung zur Joee der Mensche heit. In dem Kampfe der Stände innerhalb desselben Volkes, bei dem Conflicte zwischen Mensch und Mensch angesichts der jocialen Differeng von Urm und Reich entbedten die Bropheten ben Begriff bes Menichen im Begriff bes Rach fien, und im Busammenhange ber socialen Gesetzgebung entstand bas Gebot ber Nachstenliebe. Der umfaffende Ausbruc bieser Gesetz gebung und ihr ethischer Ausdruck der Nächstenliebe ist die so cialpoliteite Ausdruck der Nächstenliebe ist die so cialpolitichen See des Sabbath. Die Nächstenliebe bedeutet: Es soll kein Unterschied sein unter den Menschen, der den Begriff des Menschen in Frage stellt. "Jeder Andere ist wie Du selbst"; der sociale Gegensah mit seinen Unterschieden sei aber für die Segungen der Kultur sürdarlich und nothwardie Orn der Ausgestellungen der Cultur förderlich und nothwendig. An der Arbeit, dem Mittel und dem Schlachtfelbe der Cultur bringt daher unjere Religion den Begriff ber Nächstenliebe zur lebendigen Anwendung. Der Grund der Ginsehung bes Sabbaths ift im 5. Buche

mit ber politischen Bointe bezeichnet: "Auf daß Dein Rnecht und Deine Magd ruhe gleich wie Du, darum hat Dir der Ewige geboten, den Sabbathtag einzurichten." Während im Gebot der Nächstenliebe nur allgemein der "Andere" genannt wird und allenfalls noch zur deutlicheren Instruction der Frem dling auftritt, tritt hier der eigentliche Anstog des socialen Fortschrittes auf, der Arbeiter, der Sclave. Der von Religions= und Staatswegen einen Tag in jeder Woche ruhende Sclave ist ein Widerspruch in sich selbst, der allein entstehen und behoben werben kann durch die aller antiken Cultur widerstrebende Ansicht, daß der Sclave Mensch sei, Person und nicht Sache. Die revolutionare Lehre wird verfundet unter bem aggreffiven Begriffe der Gleichheit. Er foll die Rechte der Ruhe erlangen, wie Du selbst fie haft. Das Ruhen in der Arbeit soll ihn Dir gleichmachen; die Sabbathruhe macht den Arbeiter zum Menichen. (Alseitiger Beifall.) Deutlich ift an bieser dritten Ibee des Judenthums ihr Einfluß auf die moderne Cultur zu bemerten. In der neuesten Beit hat man fogar politisches Capital für das Unfehen und den Rugen anderer Religionen baraus geschlagen. Und wenn wir nicht unmittelbar barunter litten, konnte man fich an biefem craffen Beispiel weltgeschichtlichen humors beluftigen, daß diese eigenste Idee, diese Culturersindung des Judenthums in neuester Zeit als "praktisches Christenthum" bezeichnet (Heiterkeit) und der Sabbath und die ganze Socialgesegebung des Pentatungs als Erzeugung des Christenthums erklärt wird, — eine Warlatung Berletung des literarischen Eigenthums, die vielleicht anders weitig dadurch entfühnt wird, daß die geistigen Urheber des

Socialismus Juden find. (Beifall.) Uebrigens, wie die Römer glaubten, die Juden, die unter ihnen wohnten, fasten am Samstag, so versteht man den Sabbath noch lange nicht, wie man ihn jest begeht und wie seine Feier von allen cristlichen Parteien gesordert wird. Unsere Sabbathfeier ift in demfelben Zusammenhang geblieben, wie sie entstanden war. Das ist der Zusammenhang der socialen Frage

mit den Fundamenten ber Religion. Diefer Busammenhang aber besteht in dem Berhältniffe der Glaubens = Ge-

meinde zur Thora.

Freilich ist bie Thora nur Religionslehre; aber in ihrer voluminojen Berfaffung ift fie jur staatlichen Biffenschaft ge-worden, beren Studium die Geistestraft eines Menschen voll in Anspruch nimmt. So ist die Thora zwar nur Religionswiffen-Schaft, aber Biffenich aft, und biefe Biffenschaft der Thora war bas Gemeingut ber jubifchen Gemeinde, Die Saupt= quelle ber Bissenschaft bes Jubenthums, die immerhin auch viel Jurisprudenz und anderseits nicht wenig Boefie enthält. Riemals, auch in ben finfterften Beiten nicht, hat man sich innerhalb des Judenthums dafür interessirt, geschweige denn Aussehens davon gemacht, daß das arme Bolt zum indest den Ratechismus lerne. Analphabeten hat es bei uns nur ausnahmsweise aus individuellen Motiven gegeben, Analphabeten nicht nur zum Beten, sondern auch, wie der charafteristische Ausdruck lautet, zum "Gernen". Und wie der Reiche keinen höheren Auhm kannte und erstrebte, als den des "Sohnes der Thora", so wußte das Zudenthum steis die Kräste zu schägen, die aus der Armuth sür die Wissenschaft abgeleitet werden können. "Sorgt für die Kinder der Armen, denn von ihnen geht die Thora aus." So richtig kannte was die Unkarte der werden den Vernen, denn von ihnen geht die Thora aus." tagirte man bie Urfraft ber nieberen Stanbe. Man wunderte sich gewöhnlich, daß die Juden, als fie kaum angefangen hatten, die neueren europäischen Sprachen zu sprechen und zu lesen, darin zu schreiben verftanden. Man meinte, daß sie vom Sandel darin zu schreiden derstanden. Wan meinte, das sie dom Dunder hergekommen seien, weiß aber nicht, daß sie mit dem allerniedrigsten Kleinhandel in geradezu wunderbarer Bereinigung die Pflege der Bissenschaft verbanden. So wunderte man sie auch darüber, daß es unter uns kein Proletariat gibt, und der Bolfshaß zieht daraus die angenehme Folgerung, daß alle Juben reich seien. Was unterscheibet das Proletariat von der Armuth? Die Antheilnahme an der Cultur macht den Unterichieb. Der arme Jube war nicht focial von ber Biffenschaft geschieden, barum fonnte er nicht zum Brole-tarier werben. Dhue Gleichheit des Antheiles an der Cultur feine Gleichheit ber Menschen. (Lebhafter Beifall.)

Diefe brei bisher erorterten Ideen, in ber Thora 311= sammengefaßt, bürfen beshalb als besonders carafteristisch für bas Judenthum betrachtet werden, weil sie die durchaus eigenen Erzeugnisse bes judischen Geistes sind. Es gibt außerorbentlich wenige jo wahrhaft originale Ideen in ber ganzen Literaturund Culturgeschichte. Ich wußte keine anderen zu nennen, die sonzeich, so innerlich aus dem Geiste einer nationalen Literatur erzeugt wurden und so deutlich ohne Analogie in den übrigen Culturen find. Die Unmittelbarkeit zwischen Gott und Menichen, wie sie ber einzige, über finnliche Gott vertritt, war und ift nur im Judenthum vorhanden; ber Mittler zwischen Gott und Menschen, ist des Menschen Bernunft, sagt Maimonides. Die Idee der Zukunft als des goldenen Zeitalters, in dem die Schwerter der Bölker zu Winzers messern umgeschmiedet werden, diese Stee der Einheit des Menschengeschlechtes am Sabbath des messianischen Zeitalters ift wiederum nur und allein in aller Culturgeschichte von den Propheten entbedt worden und endlich ift fogar nicht nur eine Ibee, sondern auch eine wirthschaftliche Einrichtung, die des wöch en t I ich en Ruhet a ges, allein und ausschließlich das Erzeugniß der jüdischen Keligion. Auf diesen Ivenht unsere Keligion, in ihnen beruht der Werth unserer Keligion

als Weltanschauung. (Lebhafte Zustimmung.)
Weine Verehrten! Ein Gedanke, den ich Ihnen nahelegen möchte, ist der, daß unsere Stellungnahme unserer Lage gegenüber vornehmlich, hauptsächlich in der ent hu sia ft is che en Sochhaltung unferer Religion liegt (Beifall) und bemgemäß in bem lebenbigften und thatfraftigften Gifer für unsere Religionswiffenschaft bestehen muß. Darein muffen wir unsere personliche Ehre setzen und alle Lebensfreude, wie aller Ibealismus burgerlichen Strebens barin wurzeln muß. In ber That werben wir nicht anders von den Andersgläubigen beurtheilt, als wie wir uns selbst zu unserer Religion verhalten. (Beisall.) Die Juden täuschen sich leicht darüber im oberstächlichen Berfehr mit Chriften. Es ift nicht allein bas fittlich Ratürlich steundbas Würbigste, es ist wahrlich bas Rlügste, wenn wir fo handeln.

Wir wiffen und wollen hierbei allzeit gerne und bantbar anerfennen, daß wir nicht nur unter bem allgemeinen, geschicht-

licen Ginflusse ber chriftlichen Weltauschauung gelernt haben, sondern auch, daß die driftliche Theologie felbft uns an Ginficht und Bertiefung ber sittlichen Grundfate geforbert hat. Aber wir wissen ebenso auch, was nicht nur die chriftliche Weltauschaung, sondern auch die chriftliche Theologie als Bekenntnig unserem Schriftthum, unserer Religionsphilosophie und unserer Dogmatik verdankt, oder vielmehr nicht verdankt, aber ich ulbig ift. (Beifall.) Unfere Aufgabe ift nicht Bekampfung der anderen Glaubenslehre, als vielmehr innere Rräftigung und Ausruftung ber eigenen burch alle Schätze ber modernen Wiffenschaft.

Seboch, ich darf mit diesen Worten nicht abschließen, zumal in einem politischen Bolksverein, obichon ich freilich diese Politit für die beste und allein durchschlagende halte. Man sieht nun einmal in dem unmittelbaren politischen Thun die eigent-

liche Befreiung.

So fei es mir benn verstattet, daß ich jum Schlusse ben Busammenhang berühre, der zwischen der Stammes-eigenthümlichteit der Juden und der Idee bes modernen Staates besteht.

Im Deutschen Reiche, wo der moderne Staat als der nationale Ginheitsstaat von allen nach Freiheit und Recht ftrebenben beutschen Stämmen erfehnt und endlich gegrundet wurde, im Deutschen Reiche tann man es noch heute beobachten, daß Die Stamme, beren nationale Gemeinsamfeit allerdings eine Grundlage und eine Boraussetzung bes nationalen Staates bildet, noch immer eher als ein Hindernif, denn ein Behifel des Staates sich zeigen. Die Eifersucht und die Fremdheit der Stämme müssen bisweilen und gerade in fritischen Momenten beschwichtigt und niebergeschlagen werben, bamit große und wichtige Culturaufgaben des Staates zur Durchführung gelangen tönnen. So precar ift schon im nationale u Staate das Berhältniß zwischen den einzelnen Stämmen und Bölfern. Und wie es im Deutschen Reiche zum Theile noch so ergeht, so ähnlich war es in früheren Zeiten in England und Frankreich und ist es noch in früheren Zeiten in England und Frankreich und ist es noch in unseren Tagen in Italien. Wie viel schwieriger die Berhältnisse in einem Einheitsstaate sich gestalten, der nicht aus Stämmen derselben Nation, sondern aus verschied de nen Mation nen erbaut ist, das habe ich Ihnen in Ihrem Staate nicht auseinanderzusetzen. Aber umso lehrreicher ist hier das Berhältnis von Nation nund Staat. Es zeigt sich in den schweren Kämpsen, die Ihnen auserlegt sind, das der moderne Staat, wie der Prophet sagt, nicht durch Gewalt und nicht Heeresmacht, sondern durch den Geist geschaffen und behauptet werden muß. Der Geist der Idee des modernen Staates hebt werben nuß. Der Geist ber Joee bes modernen Staates hebt über ben Raturin stin ct der Racen hinweg. Der moberne Staat mag in ber natürlichen Grundlage nationaler Gemeinsamkeit seine Wurzeln haben, sein Wachsthum und seine Gesundheit nuß er aus den Säften der Cultur sammeln, aus den allgemeinen Ideen der Geschichte und des Rechtes, der Freisheit und der Wissenschaft, die keiner Nation leibeigen sind; die de a le n G ü t er aller Bölker bilden diese ewigen Grunds lagen des Staates, bilben die Idee des modernen Staates (Beifall und Sandeklatichen) und nur in ihnen beruht bas Gebeihen und die Wohlfahrt des Staates. Die Juden sind den modernen Bölkern das leibhafte Beispiel dafür, daß die Zugehörigkeit zum modernen Staate nicht schlechterdings durch das Nacens element bedingt ift.

Die Theilnahme der Juden an den Geschiden der Bölfer, in beren Mitte fie leben, ift allenthalben natürlich und begeiftert und opferfreudig geworben. Unsere Feinde haben das nicht bestreiten können. Wir leben und athmen in dem Heiligsten, Besten und Schönsten der nationalen Literatur, wir nehmen überal den eifrigsten Antheil an dem Ausbau des Rechtsstaates. Es kann nicht mit rechten Dingen zugehen, wenn man uns "Fremde" nennt. Es fann nur barin liegen, bagbie 3deebes mobernen Staates in dem erst zu wahrem Robernen Stuates in dem et panduhtent Leben reifenden mobernen Bolfenoch nicht zum Siege gekommen ist. Inden Kämpfen um diese Joen ift unsere Kothlage begründet, in dem Schicksaldieses Kampfes liegt der Ausgang unserer Sache.

Die Messische erweist sich auch hier nicht nur als Troft, sowdern auch als Medmeiser Sie verkindet Med 146 ürgere

sondern auch als Wegweiser. Sie verbindet Weltbürgerthumund Azerlandsliebe, sie befreit vom eng-berzigen Standpunkte der Stämme und Nacen und erzieht zur Aufgabe der modernen Staatsidee, welche die Differenz der Stämme und der Bölker selbst zur Versöhnung bringt in der

sittlichen Aufgabe eines durch den Rechts- und Culturstaat gu errichtenden und auszubauenden Bolfsthums. Mit unjerer meffianis ichen Religiofität und bem gangen Enthufiasmus berfelben widmen wir uns ben Bolfern, in beren Cultur wir hineingewachsen find. Nicht in ber Uniformität bes Glaubens noch bes Stammes beruht der Begriff bes modernen Staates, sondern in Erzie-hungund Entwicklung bes Bolfsthums zu

Freiheit und Gerechtigfeit. (Stürmischer Beifall.) Man hat und als ein gerjegen bes Glement unter ben modernen Bolfern in vielleicht nicht gang wohlmeinender Absicht bezeichnet. Gewiß! Wir zerseben ben fomischen Aber-glauben von ber Allein felig feit ber Racen und mahnen an den Urfactor, der mehr als Ritt, der das wichtigfte Element im Banwerke des Staates ift. Aus dieser theoretischen Ansicht, für deren Richtigkeit heute die Thatsachen lauter als je sprechen, schöpfen wir ben Muth jum Ausharren und die Buversicht auf eine unausbleibliche Anerkennung unferer Chre und auf Die Sicherung und Festigung unseres religiosen Fortbestanbes. So mahr das meffianische Judenthum Weltanschauung ift, so mahr wird es seinen Antheil behaupten an der Gründung und Läuterung der sittlichen Belt, und es wird die Beit fommen - vielleicht ist sie nicht mehr ferne — in ber man allgemein biesen Antheil erkennen, mit bem Danke erkennen wirb, ber ber Ansbrud bes geschichtlichen Berftand niffes ift. Bir erwarten getroff diese bessere Zeit. Wir haben die Rraft der Geduld und des Rampfes, wir haben es bewiesen. Unser Athem hat alle Stythenstürme ber bisherigen Beltgeschichte überbauert, uns fann die Begenwart betrüben, aber nicht niederbeugen; wir haben den meffianischen Bufunftsglauben an die Belt: Die Ewigteit ift unfer! (Lebhafter anhaltender Beifall und Bandeflatichen. Begeifterte Rundgebungen bes Dantes feitens ber überaus zahlreichen Buhörerschaft.)

# Junge Rohlinge in Krakau.

Zwei politische Schriften, Streitbroschüren, welche in den letten Bochen in der alten Hauptstadt der polnischen Ronige, das Licht ber Deffentlichkeit erblickten, lenken gleichmäßig die Blicke der weitesten Rreise auf die socialen und politischen Borgange, auf ben Stand ber öffentlichen Moral in Galizien. Berichieden find diese beiden Schriftchen an Form und Gehalt, einander entgegengesest in ihren verzeichneten Zielen und gewollten Bir-fungen, wie Licht und Finsterniß, Bahrheit und Lüge, wie Beistesfreiheit und Aberglaube, gehören fie gemissermaßen zu einander, erganzen sich, indem die eine den Rachweis bietet für die Nichtigfeit der anbern.

Wie bereits in diesen Blättern furg erwähnt worben, erichien vor wenigen Bochen mit dem ausgesprochenen Bwed, die ungebildeten bauerlichen Maffen zu Erceffen gegen die wehrlofen Juden aufzureizen, ein blutrünstiges Pamphlet — unter dem Titel: "Die Geheimnisse der Juden" — welches wegen seiner gemeinen Berlogenheit, durch bewußte Wahrheitsentstellung, pobelhafte Gesimnung und finsteren Glaubenshaß die europäische Schandliteratur geradezu um ein Prachteremplar bereichert.

Der Autor berfelben hat nur die Anfangsbuchftaben feines Bor- und Zunamens auf das Titelblatt gesetht: M. J. Es ist bies der bereits genannte Katechet am t, t. Staats-Obergymuasium bei St. Anna in Krafau, P. Matthäus Jez. Es steht sest, daß in Bodgorze im f. f. Staatsgymnasium der Katechte Tomasit den Schülern aus der genannten Broschüre vorgelesen und fie die beachtenswerthen Stellen notiren ließ, daß die Ratecheten Rraupa in der Boltsschule für Madchen bafelbst und Matthäus Je z im St. Anna-Gymnafium zu Rrafan dieselbe colpotirten.

Das Busammenwirten dieser Berfonlichkeiten bei der Ber-breitung dieser ehrlos-lügnerischen Schandichrift verrath ein parteimäßig ausgeflügeltes Complott.

Man bedenke den Gindruck bei ber gemeinen Bevölkerung, wenn der Geistliche ihr erzählt, daß es den Juden als eine heilige Pflicht auferlegt sei, die Christen zu iöden. Auf eine angebliche Soharstelle sich berusend, erklärt der Antor (S. 37), bas Buch Sohar stellt es ben Juben zur Aufgabe bie Chriften zu töbten, und zwar nicht zu ichlachten, sondern zu "erswürgen, wie ein Bieh, das man ohne Lärm und Geschrei tödtet. Diese Soharstelle, die der geiftliche Biedermann Herrn Rohling nachgeschrieben, war im Proces Rohling-Bloch Gegens

#### IV.

## Die Idee der Weltschöpfung 1).

Es haben fich freilich wohl alle Bölker, wenn fie nur die Anfange einer Rultur erworben hatten, die Frage geftellt, wie diefes All, innerhalb deffen fie lebten, und zugleich auch fie selbst entstanden sein mögen. Aber Ifrael-Juda ift das einzige Bolt, bas auf diese Frage die Antwort gegeben hat: Gott, ber eine Gott, hat die Welt erschaffen. Was in diesem Sate liegt, das ahnen wir natürlich meist nicht, denen derselbe als Kinder-Weisheit vorgesprochen wird. Also jene begabten Bölfer: Inder, Griechen, Romer, follten dies nicht gewußt haben! Sollten, wenn fie den einen Bott nicht fannten, nicht wenigstens gewußt haben, daß irgend einer der vielen Götter die Welt geschaffen habe! Rein, benn fie hatten ben Begriff der Schöpfung nicht, den fie von irgend einem Subjekt hätten aussagen können, und kannten kein Wesen, welches ihnen durch sein Tun und Sein diesen Begriff hatte eingeben können: furz, sie waren nicht hellsehend genug, um ein schöpferisches Urwesen zu finden. Natürlich, wer ben Gott, Schöpfer bes Himmels und der Erden, nicht tennt, mas foll ber von Erschaffung wissen? Und so weiß er auch eigentlich nichts von Welt. Sondern?

Nun, wir wiffen ja, was die Griechen hatten, die Bater der Philosophie. Ihnen war die Welt eine Physis, ein ewiges Berden, und zwar der Götter und der Welt zugleich und in einem; und bas Werben mar ein Zeugen und Gebaren ber Ding Götter. Fragt nicht, ob die Götter die Welt, oder die Belt die Götter gezeugt hat - es ift nur ein Zeugen, nur ein Geboren-Werden.

Man sieht wohl, wie die Begriffe Gott und Welt, wahrer Gott und wirkliche Belt, miteinander zusammenhängen. Nur was eine Welt erschaffen tann, ift Gott, und nur was Gott erschaffen hat, ift eine Welt.

Was aber diese beiden Begriffe so zusammen bindet, das ift der Begriff Beift. Gott, fagt Ifrael-Juda, ift Beift, unforperlich und nicht in finnlicher Beftalt.

Die ganze Religions-Philosophie ließe sich hieraus entwideln. Darum steht der Begriff der Schöpfung im ersten

<sup>1) [</sup>Jahrbuch für jübische Geschichte und Literatur. Bb. II. S. 39 ff.]

Berse unseres Religions-Buches: "In der Urzeit schuf Gott den Himmel und die Erde", und zwar so, wie weiter entwickelt wird, in sechs Tagen oder Akten. Und nachdem so die Schöpfung des Lichts (dieses vor allem) und damit die Scheidung von Tag und Nacht, dann von Ober- und Unter-Welt, Land und Mcer, dann die Schöpfung des Pflanzen-Reichs unten und der Sonne, Mond und Sterne oben, der Wassertiere und des Gestügels der Luft, der Landtiere und endlich des Menschen erzählt war, heißt es: "Da waren vollendet der Himmel und die Erde und ihr ganzes Heer" (das auf und an denselben sich bewegt), und darauf noch einmal: "Da hatte Gott vollendet sein Werk, das er urschöpferisch gemacht hatte". Die Welt — das Wunder-Werk Gottes.

Drei Wörter hat die hebräische Sprache, welche mit verschiedener Abschattung das Schaffen bedeuten. Bara bezeichnet das Erschaffen im eigentlichsten Sinne, des absolut Neuen') jozer, das Gestalten, osseh, das Fertigmachen. Alle drei sind in den beiden ersten Kapiteln der Bibel angewandt. Und dazu kommt noch der merkwürdige Ausdruck hibdil, womit dem Erschaffenen erst das göttliche Siegel aufgedrückt wird. So wird Licht und Finsternis, Obers und Unter Welt, Land und Weer voneinander geschieden. Das "Heer" der Weers und Landswesen trägt jedes seinen Keim zur Fortpstanzung in sich: So erhält jedes im All seine Abgrenzung, chok, gewul, so daß nichts über seine angewiesene Grenze hinausgeht. So ist mit der Schöpfung zugleich die Erhaltung der Welt gesichert. Das ist die jüdische Anschauung von der Welt.

Ein weiser Nabbi hat darauf ausmerksam gemacht, daß die Tora ja mit dem ersten Gesetze, das dem Bolke Frael gegeben ward, hätte beginnen können. Ja, das hätte sie gestonnt, wenn die Tora bloß ein dürres Gesetzbuch hätte werden sollen, wie der Abschnitt derselben Mischpotim ein solches bietet, allensals mit vorangestelltem Zehn-Gebot. Wenn das Bolk aber gehört hätte: "Ich bin Dein Gott, der Dich aus dem Sklaven-Hause gezogen hat", so hätte es mit Recht gefragt: wer ist Gott? Nun aber wußte es: das ist der, welcher die Welt erschaffen hat — Er allein, und von ihm gibt es kein

förperliches Bildnis.

Mit dieser Schöpfungs-Joee hängen unmittelbar zwei andre wichtige Punkte zusammen: der eine, ein theoretischer — die Gott-Aehnlichkeit des Menschen, der andere ein praktischer — die Einsetzung des Sabbath. Gott hatte nach den sechs Werkels

<sup>1)</sup> Dafür hat die reiche griechische Sprache kein Wort; fie kann das hebr. bara nicht übersetzen.

tagen am siebenten geruht und ihn dadurch geheiligt; ber Mensch, im Streben, Gott ähnlich zu werden, heiligt ben Sabbat, indem er auch an diesem Tage von seinem Werkeln abläßt. Und in dieser Ruhe liegt der Segen, den der Mensch am Sabbat erfährt. Er wird gesegnet erst durch die Bearbeitung der Erde und dann durch die Erhebung über den Sklavens Dienst (ebed) am Frdischen, Sinnsichen, durch die Hingabe an das Heilige, Göttliche; er wird sich seiner Freiheit bewußt.

Man hat gefragt, ob die Religion Ifraels Dogmen habe. Wenn fie Lehrfate hat, wenn fie nicht inhaltslos ift, fo muß fie wohl Dogmen haben, und die Schöpfungs-Idee ift ein folches Dogma, Bas aber die Religion Fraels nicht verlangt, ift die Fixierung des Dogmas in Buchstaben. Sonst müßte am Ende der Urheber der ersten Mischna des 5. Kap. Aboth ein Reper genannt werben. Indeffen er zeigt, daß es der Bibel felbst auf den Buchstaben nicht ankommt. Alle drei oben genannte Wörter für "schaffen" genügen ihm nicht. Die ganze Darftellung hat neben ihrem Aufzuge einen noch feineren Ginichlaa. Neben den sechs Tagen, erinnert jener Lehrer der Mischna, find es "zehn Worte", durch welche die Welt erschaffen ift — zehn Werde-Worte. Diefer Anschauung find die Ausdrude "schaffen, bilben, machen" noch zu fehr mit dem materiellen Schmut behaftet; fie paffen nicht für Gott. Mit der Materie arbeitet ber Menich, und müht fich an berfelben, Gott ichafft mühelos. Bener benutt die Stoffe und Rrafte der Natur und fucht dieselben zu beherrschen; er, Gott, sette fie ein, gab ihnen das unwandelbare Gefet und damit die nicht zu überschreitenden Grenzen (f. oben), d. h. Befete. Sprechen ift auch eine Tatigfeit, aber nicht nur die von der Materie freieste, sondern auch die rein geistige. Wie wir im Wort unsere Gedanken aus dem Innern als mahrnehmbares Objett herausstellen, so stellt Gott die Welt-Gedanken aus fich in die Wirklichkeit. Und nicht nur einmal in der Urzeit hat er das getan, sondern fortgesetst tut er es, wie es in unserem Gebete heißt: "Der in seiner Gute jeden Tag beständig das Schöpfungs-Wert erneut".

Tiefer Sinn liegt oft in kindlichem Spiel. Wer dies bei den Aussprüchen unserer Weisen nicht beherzigt, wird sie nicht verstehen. Der Tannaite, der auf die zehn Werde-Worte verweist, wirft die Frage auf: Gott hätte es ja bequemer gehabt, wenn er ein Wal gesprochen hätte: "es werde die Welt"? Denn, sagt der Psalmist: "Gott spricht, und es geschieht". Und hier die Antwort, die der Weise gibt: Indem Gott die Teile der Welt einzeln aufzählt, als geworden durch sein Wort, wollte Er zeigen, wie lieb, wie wertvoll ihm die Welt ist, wie sehr ihm der Ruchlose zuwider ist, welcher diese Welt durch

seine Unsittlichkeit in Unordnung bringt, und wie teuer ihm bagegen ber Gerechte ift, welcher diefelbe burch feine Sittlichkeit vervollkommnet. So leuchtet auch hier die 3dee der Gott-Aehnlichfeit bes Menschen hervor, bem Gott die weitere Bearbeitung der Welt aufträgt. Dies bezeichnet die Bibel nicht bloß burch den Ausdruck le-owdoh u-le-schomroh, sondern beutet dies auch badurch an, daß fie erzählt, wie Gott die Tiere vor ben Menschen führt, damit er jedes benenne, mahrend Er felbst nur die Namen für Licht, Himmel, Erde, Meer gab. So weift hier bie Bibel wieder nebenbei auf die Gott-Aehnlichkeit bes Menschen hin, während sie eigentlich etwas andres hervorheben will, nämlich die von Gott stammende Einsetzung der She und der menschlichen Gesellung überhaupt. Daß ber Mensch über die Tiere, wie über die leblose Natur herrschen solle, hat fie ausbrudlich gefagt, und hat feine Gott-Aehnlichkeit an mehreren Stellen als das Charafteristische bes Menschen hervorgehoben.

Die Bibel hat aber biese Stellung des Menschen in der Welt durch die besondere Weise der Schöpfung desselben bezundet. Nicht durch das einfache Werde ist er geschaffen, als Erzeugnis der Erde, sondern Gott bildete ihn, Staub aus dem Erdboden, und blies ihm den göttlichen Hauch in die Nase.

So ift er zum Herrichen und Nachicaffen berufen.

Der Polytheismus kennt viele Götter, und unter diesen gute und böse; aber dieselben sind nicht gut, weil sie so wollen, oder böse aus Wahl, sondern sie sind es ihrer Natur nach, weil es das Schicksal so will; und so lieben und hassen sie nach Laune diesen oder jenen Mann. Der allgütige eine Gott dagegen hat die Welt geschaffen, weil er in seiner Algüte und Heiligkeit das Gute will und nur das. In der Welt also ist alles, was Gott mit seinem Wort ins Dasein rief, gut; neben ihm gibt es keinen Schöpfer einer bösen Welt, keinen bösen Ahriman, wie dei den Persern, der den bösen Winter und die Wüste und das schreckliche Ungezieser hervorgebracht hat. Und wie alles Geschaffene gut ist, so war nun schließlich auch nicht bloß jedes einzelne für sich gut; sondern es war auch alles in Harmonie miteinander, das Ganze war sehr gut, auch das uns öbse Scheinende erwies sich in Wahrheit als gut. Nur vom Menschen nach seiner Schöpfung heißt es nicht: und sieh, er war gut; benn er sollte sich ja erst in Freiheit als gut bewähren.

So die biblische Ibee der Welt-Schöpfung; und wer nun will, mag über die kindlichen sechs Tage und den eingeblasenen Obem lachen; wir aber bedürfen auch der Umdeutung nicht.

Wie mag wohl Frael-Juda zur Ibee der Schöpfung der Welt durch Gott gekommen sein? In der Welt lebte man, von ihr war man allseitig umgeben — wie kam der Gedanke

des Schöpfers hinzu? Lernte dieses Volk das Dasein Gottes und seine Schöpfer-Kraft aus dem Dasein der Welt kennen? Mir scheint: nein! Erst als Jsrael Gott schon erkaunt hatte, fügte es hinzu: und Er ist auch der Schöpfer, Erhalter und Regierer der Welt. Und als was galt denn Gott dem Volke zuerst?

Ich wage die Behauptung, daß Frael-Juda Gott zuerst als ben erfannte, welcher es aus Megypten, bem Stlaven-Baufe, burch die Bufte in das den Batern gelobte Land führte und ihm biefes zum Befit gab. Go ericeint Gott beim Bropheten Hofea; und also erschien er wohl auch bei ben Frühern ebenso 1). Klassisch freilich bleibt ber Bers: "Hebet Eure Augen nach oben, und fehet, wer hat diese geschaffen? Der herausführt (wie ein Feldherr, nicht wie ein Hirt seine Herde) nach der Rahl ihr Beer, alle beim Namen ruft: vor feiner Macht-Fulle und Rraft-Gewalt bleibt keines aus." (Jesaja 40, 26.) Dagegen singt ein altrömischer Dichter: "Blide hinauf zur glanzenden Sobe, welche alle Jupiter nennen". Fesaja weist hin auf die Schar der Gestirne, ohne fie zu nennen: "Diese". Richt ein Hirt und nicht der große Aftronom ist Gott; er ist es, aber eben weil er ihr Schöpfer ist. Eigentlich will ja auch Jesaja nicht bas Dasein Gottes beweisen; sondern wie seine Borganger fest er Ihn voraus und mahnt die Klein-Gläubigen, Ihm zu vertrauen, da Er als Schöpfer bes Alls auch alles vermöge.

Nun, wodurch denn ist die erhabenste Zbee gefunden worden? Ich meine: lediglich durch das tiefe Gefühl der sittlichen Berantwortlichkeit, namentlich durch das lebhafte Gesühl der Dankbarkeit gegen den, der das Bolk aus Aegypten gezogen und demselben das Land geschenkt hat: nicht nur daß sie, die Männer Fraels, dort Staven waren — nein, Aegypten, das Land der ungeheuren Bauten, war eben das Land der Gräber, und die Tempel galten dem Dienst der Tiere; es war eigentlich und wesentlich das Sklaven-Haus; die Bölker Kanaans aber andrerseits waren tief in unnatürliche Sittenlosigkeit versunken. Gegen beides erhob sich der prophetische Sinn, und dieser lehrte sie einen lebendigen Gott kennen, der Wasser und Land beherrscht, weil — er sie geschaffen hat; der Heiligkeit will, weil — er heilig ist; der Geist ist, weil nur der Geist in

Allgüte schafft.

<sup>1)</sup> Allerdings entgeht mir nicht, daß schon Amos (4, 13), der um eine Generation alter als Hosea war, Gott preist als Bildner der (festen) Berge und Schöpfer des (ewig bewegten) Windes, der dem Menschen sagt, was derselbe dentt, der aus Dunkel Helle macht, und über die Höhen der Erde wallt, Ewiger, Gott der Scharen ist sein Name.

mankind, and of religion, were spoken of, the ideal was always an ideal of right action, of moral perfection, of the realization of the good. The Messianic age will have arrived when all men shun evil and do good. In another connection it will be shown that the highest and the most important mission to be fulfilled by Judaism lies in the good deed, in this mission of life, the "sanctification of the Name".

Faith and trust have lost nothing by this; for the deed has given faith and hope. History too led to the same goal; it was a history for the sake of God; it enjoined, and constrained to, sorrows and troubles; such a history almost compelled men to pray and to trust. Even if Jewish piety had not included the certainty of God as an inseparable portion of itself, the very history of Judaism would again and again have brought this certainty into men's minds, and lifted up their souls to the Eternal. This prophetic assuredness, which is convinced that God has spoken, that He commands and promises, has remained, with all its pathos, in the possession of Juda'sm. This strength of faith over against, and in contrast to, everything that man regards as experience and fact, has continually given afresh to Jewish history and to the Jews the will to endure, the determination to persist: the will has created the life. If the deed provided the content of life, it was faith which gave to life its power. The mystery of life, that road from God to man, and the clarity of life, that road from man to God, tended to converge.

#### REVELATION AND WORLD RELIGION

The ethical character, the fundamental importance of moral action, existed in the religion of Israel from its very beginning. However one may fix the date of its birth, and whatever view one may take concerning its progress, one thing remains certain, that from the very beginning of the real, the prophetic, religion of Israel, its cardinal factor was the moral law. Judaism is not merely ethical, but ethics constitutes its principle, its essence. Monotheism came into being as a result of the realisation of the absolute character of the moral law; the moral consciousness teaches about

God. Where this principle takes its rise, the religion of Israel begins; its life has thereafter shaped this fundamental idea.

Its decided ethical character thus distinguishes the religion of Israel. the new way which was found. And this character is completely new, not merely the modified continuation of an older one. Ethical monotheism was not the outcome of an already existing development, but a conscious abandonment of it. For there never has been any development of a nature religion, (that is to say, a religion in which the forces of nature are worshipped, and in which the gods are conceived as embodiments of nature) into an ethical religion in which God is something other than natural, in which He is the Holy One, the originator of morality, who is worshipped in the right deed alone. This is one of the most indubitable results of the history of religions. It is quite possible for nature religions to acquire ethical elements and to enter into relationship with morality. They can connect themselves with it by moralizing their gods, transforming them into guardians of the civic community. But a nature religion has never developed into a purely ethical religion of which morality is the real content. This transition is always effected by a break, a revolution. It is the work of intervening personalities, of founders of religion, and thus it means a discovery, and constitutes a fact which carries its reason within itself. The ethical monotheism of Israel is not the product of a natural development, but is a religion that has been founded. The "One God" of Israel is not the last word in an old way of thinking which has reached this particular stage, but rather the first word of a new way of thinking, a new logic, the moral logic. In so far as this form of religion is a creation, an entirely new and fruitful principle, we are entitled to call it historically — disregarding first of all every supernatural interpretation—a revelation, marking a new sunrise in the history of the world.

We may say this the more emphatically because it has remained an absolutely unique phenomenon. There is in the history of mankind nothing like it, nothing like the origin of monotheism as it was born in Israel out of the moral consciousness and out of the moral imperative. Whether, therefore, and in what form, it might have come into existence on different soil and in different circumstances is an idle question. Historically it is a fact that it was given to mankind through Israel and through Israel alone. It is not necessary to create and to construct it, for it stands as a real phenomenon, as a revelation before our eyes.

In the fact that the religion of Israel is characterized as a revelation there is implied a valuation. If the essent al factor of religion lies in man's attitude towards the world — and this ancient view of the Prophets is today once more acknowledged then there are but two distinct forms of religion, the religion of Israel and that of Buddha. The former bids us give a moral affirmation of this relation with the world by will and deed, and it declares the world to be the field of life's tasks: the latter takes as its aim the denial of this relation: man is to devote himself to himself in self-meditation and without volition. The one is the expression of the command to work and to create, the other of the need for rest. The one leads to the desire to work for the acknowledgment of God, to establish the kingdom of God in which all men may be included, whilst the other leads to the desire to sink into the One, into nothingness, there to find deliverance and salvation for the ego. The one calls for ascent, development, the long march towards the future, whilst the other preaches return, cessation, futureless existence in silence. The one seeks to reconcile the world with God, the other tries only to redeem from the world. The one demands creation, new men and a new world. the other "extinction", departure from humanity, departure from the world. The one is the religion of altruism, since it declares that man to be striving towards perfection who has found his way to God in seeking his brethren, who serves God by showing justice and love towards men. The other is the religion of egoism, since it attributes perfection to the man who retreats from mankind in order to remain within himself, and to discover the only true approach to himself.

Between these two forms of religion the choice must be made; the one or the other must be religious revelation. The history of all religions besides these two consists in a greater tendency towards the one or towards the other; in the mixture which the great strata of life become, the one or the other shows more prominently. One can, at the very outset, discard religion altogether, and confine oneself to objective observation and intellectual exploration

of the cosmos, according to the teaching of some of the Greeks. But he who would not live without religion, who seeks in religion a definitely religious relation with a real world, will be compelled to regard the religion of Israel as a revelation. This means also that it is the *classical* manifestation of religion, and that, in spite of all the developments of its path, yet from the start it was not simply a beginning, but an ideal. For every true idea is a whole, it represents a goal, which each period views in some fresh light.

Only in Israel did an ethical monotheism exist, and wherever else it is found later on, it has been derived directly or indirectly from Israel. The existence of this form of religion was conditioned by the existence of the people of Israel, and so Israel became one of the nations that have a mission to fulfil. That is what is called the *election* of Israel. Hence this word expresses primarily only an historical fact, it defines an essential specific peculiarity which has here come to the front. It indicates the fact that there was assigned to this people a peculiar position in the world, that it achieved something which distinguished it from all the other nations.

But this statement expresses at the same time a verdict. It declares that the difference is justified, that the peculiarity is valuable, and that the existing cleft rests on a clear and permanent possession. The difference is acknowledged as something which lends meaning to the life of this people, and in which it finds itself, as a mutual relationship between God and itself, as that covenant for which the Lord lifted it out of the darkness of its inarticulate past, and in which alone it discovered its straight path and the promise of its future, as that covenant which continues from generation to generation that which that existence grants and demands. Thereby life sends down its roots into the depths where the human is borne by the Divine, and above itself it discerns its height where the Divine endows the human with its confidence; thus the right to be different finds its basis and its certainty. A need of the soul finds herein its answer. Everybody who is in possession of a truth experiences in it a peculiar possession which has been bestowed upon him, that which separates him from other men. He who is called is always the chosen one, one who has heard that word of God which indicates to him his peculiar

way. Revelation and election are conceptions which imply one another. He who assigns to a religion a classical significance acknowledges also the special position of its champions, which they, and only they, possess.

The historical fact has been grasped more and more firmly by the people to which it revealed its position and the importance of its existence. It became a possession of the soul, a knowledge of itself, an imperious self-realization. Men became conscious of possessing religion. The courage of being oneself, the power of possessing something which was one's own, was thus created; the idea of religious possession developed strength, the consciousness of truth; the ideal feeling of personality became intensified. The people were enabled to discern the message of the Lord again and again, the belief in themselves was granted to them. With this certainty, religion became a lasting truth to its adherents, a truth for the community, so that men felt it within them as the religion of their ancestors and of their descendants. Whenever this strong feeling was lacking, constancy of faith and its certainty suffered. Spiritual things become possessions only when we realize how we and those who are near us find in them our special distinctive gift and our own peculiarity. It was by means of the idea of election that the community first became conscious of itself.

In an oft-quoted phrase handed down in the Sayings of the Fathers, Akiba praises the great divine love, in that God made man in His own image; and he praises it as an even greater love, as God's special love, that He imbued man with the consciousness of this likeness to God. The same may be said in regard to the Israelite religion. It penetrated as a living force into the souls of men, it was victorious from the very moment when the perception of its distinctiveness, when the understanding of the limit which separated it from all other religions, became clearer. It was only through the consciousness of election that religious energy was awakened. History provides the clear proof; the Prophets who grasped most firmly the heart of the Israelite religion also emphasized the election of Israel most decisively. And so it always was thereafter; the idea of election always found its most powerful expression in the men and in the times which preserved most faithfully the essence of · Judaism.

# Vom Sein und Sinn Gottes.

Von Max Wiener.

Der letzte Quellpunkt der religiösen Gewißheit beruht im Glauben an ein der natürlich-erlebbaren Welt überlegenes, von ihr grundverschiedenes und doch immer wieder in sie hineinwirkendes Seiende. Wir denken da freilich nur an den biblisch-jüdischen Typus und seine Verzweigungen, lassen spezifisch mystische Haltung, pantheïstische Gestaltungen und alle Arten "religiöser Weltanschauungen" und als Religionsersatz auftretende philosophische Konstruktionen außer Betracht. Die Besinnung auf unser Religionsbewußtsein findet den nicht zu überbrückenden Dualismus von Gott und Welt Wenn wir von Gott sagen, daß er die Welt geschaffen hat, so geht er ebenso wenig in seine Schöpfung ein, wie das Geschaffene, als von Gott ins Leben gerufen, göttlich wird. Alles Erklären, Ausdrücken, Verstehen und Formulieren entstammt dem Schatz der Kategorien, die grundsätzlich nur für welthafte Orientierung brauchbar sind. Wenn Gott in die dem Menschen vertraute Wirklichkeit hineingreift, zu seiner Kreatur spricht, da taucht das geheimnisvolle, nie aufdeckbare Wunder auf. Jeder Versuch, das Göttliche zu verdeutlichen, es zu erklären und zu beschreiben, wie sich ein innerhalb der Welt Existierendes unserm erkennenden Geiste stellt, heißt, es in den Kreis unsrer natürlichen Welt hineinziehen, mag es als das Absolute, der Weltgrund, der Urbeweger oder wie immer gemeint sein. Jede rationalisierende Verwissenschaftlichung des Göttlichen kommt darauf hinaus, seinen Ursinn aufzuheben, zu vernichten. Der Gott, der dadurch verstehbar wird, daß er in das Gefüge des Kosmos eingeht, sei es auch, um als Ursprung dieses Kosmos zu gelten, wird selber zu einem Stück der Welt, hört auf, der Gott zu sein, den die Religion meint.

Wir möchten in diesem Sinn den religiösen Gehalt des Weges der negativen Attribute uns zu eigen machen. Diese Lehre erklärt, daß die Erkenntnis des "Wesens" uns unzugänglich ist. Welche logischen und metaphysischen Motive sich vereinigt haben, um diesen Weg zu bahnen, er drückt in jedem Fall echte religiöse Haltung aus. Er ist die begriffliche Formulierung jenes Bewußtseins des Gläubigen, welches Gott, als das in strengster Bedeutung unvergleichliche Seiende, dem Zugriff jedweder theoretischen Erkenntnis entrückt. Denn wenn alle Erkenntnis durch Begriffe umgreift, verendlicht und bestimmt, so kann die Grundqualität des religiösen Suchens keine Erfüllung finden, die das Göttliche als schlechthin einzigartig über alle vertraute Welthaftigkeit hinausverlegen muß. Gewiß heißt Gottes Unerkennbarkeit nicht, daß sein wirkliches positives Wesen abseits aller für den Menschen geltenden Sinnbedeutung läge; denn der absolut fremde Gott kann uns so wenig sagen und zu uns sprechen, wie auf der andern Seite der philosophische, zur Welt gehörende unsere religiöse Haltung zu berühren vermag. meint ist mit seiner Unerkennbarkeit, daß der grundsätzlich nie zur Ruhe kommenden Sehnsucht nach dem unendlich Erhabenen kein von unserm Geist fixierbares, d. h. erkennbares Sein sich stellen kann.

Denn die Lehre von den negativen Attributen bleibt gänzlich unverständlich und im theologischen Sinne sinnlos, wenn man nicht beachtet, wie ihrer Seinstheorie unausscheidbar das Wertdenken eingeschmolzen ist. Das verhält sich so von ihrem neuplatonischen Ursprunge her. Und weil sich in der Plotinischen Konstruktion Sein und Wert miteinander vermählt haben, konnte sie als charakteristisch-religiöses Denken ihr Schema dem jüdischen Bewußtsein einverleiben. Sonst müßte theologisches Suchen mit seinem ersten Schritt zugleich seinen letzten tun. In der Tat aber enthält die Gewißheit der Offenbarung wie das ihren Gehalt begrifflich formulierende Denken ja niemals bloß das Moment von einem rätselhaften, dunklen, vor dem Erkanntwerden zurückweichenden göttlichen Sein, sondern mit diesem und es wesenhaft qualifizierend, die Idee höchster Wertverwirklichung. Eins weiß sowohl der Prophet, dem die Gottheit eine undurchdringliche, geheimnisvolle Kraft ist, wie der grübelnde Theologe, der vor der Erfassung ihres Wesens zurückweicht: das göttliche Sein ist die Vollkommenheit schlechthin, die Erfüllung höchsten Wertseins. Und hier liegt ja in der Tat gemäß dem Selbst-

zeugnis des religiösen Bewußtseins die Grundaussage über das Göttliche: es ist vollkommenes Sein schlechthin. Die Gott beigelegte Unendlichkeit bedeutet seine unendliche Überlegenheit über das menschlich Welthafte an Würde und Wert. Sie ist das Siegel seiner Heiligkeit. Sie verleiht erst jene Kraft, die das unheimlich Gefährliche der Fremdheit, des Undurchdringlichen bändigt und das verehrungswürdig Göttliche bewirkt. Durch sie wird der unendlich Ferne, Unbegreifliche zum Ziel unwiderstehlicher liebender Sehnsucht. Erst innerhalb dieses Gebietes, im Bezirk des Werthaften, ersteht die Möglichkeit, das Göttliche zu deuten, den Gott, der in seinem Sein und Wesen außerhalb der Grenzen der Begreifbarkeit bleibt, von "dessen Wesen es keine Erkenntnis" gibt, zu einem Gott für die Menschen zu machen. Denn was Inbegriff aller Vollkommenheit ist, auf das muß ebenso menschliches Streben nach Vollkommenheit abgestimmt sein, wie die echte Erhabenheit des wahren Gottes sich zum suchenden Menschen herablassen muß. Innerhalb der Seins- und Wesensebene führt keine Brücke vom Menschen zu Gott; denn, auf den Pfeilern erkenntnisbedingender Kategorien ruhend, würde sie den Unvergleichlichen der Welt nivellieren, ihn zum Dinge der Welt und zum Gegenstand uns prinzipiell vertrauter oder doch erschließbarer Realität machen, d. h. ihn des Charakters seiner Göttlichkeit entkleiden. Im Gebiet des Werthaltens wird er, die unbedingte Vollkommenheit, zum letzten Richtmaß alles Lebens und Urteilens: die höchste Wahrheit, Güte, Schönheit, Kraft. Von hier aus verstehen wir auch, wie der ontologische Beweis, unter logisch-erkenntnismäßigem Aspekt ein Trugschluß, für das religiöse Bewußtsein zwingend ist; freilich nicht als Demonstration der Existenz Gottes, sondern als Selbstbesinnung des Religiösen. Denn für diesen ist mit der Vollkommenheit des Göttlichen notwendig zugleich dessen Selbstrealisierung und somit das Dasein Gottes gesetzt.

Der Weiterverfolg dieser Gedanken würde zeigen, wie die auch von den Lehrern der negativen Attribute von Gott nicht ferngehaltenen Funktionen als Schöpfer und Weltregierer, als Handhaber der Vorsehung, als Gesetzgeber und Richter ersichtlich diesem Quell entströmen. Denn wenn es auch keine Erkenntnis des göttlichen Wesens gibt, so scheint doch klar, in welcher Richtung das gesucht werden muß, was der Mensch vom Sinn des göttlichen Seins erwarten darf. Die Deutung Gottes ist die Deutung seiner Vollkommenheit vom Menschen her. Besteht zwischen göttlichem Sein und menschlichem Sein keine Vergleichbarkeit, so gibt es doch nicht die nämliche Fremdheit zwischen der in dem Höchsten realisierten Vollkommenheit und dem

Verstehen, ja, dem Streben des Menschen.

Diese Feststellung soll jetzt hier dazu genutzt werden, um die Beziehung zwischen dem Religiösen und dem Ethischen zu klären, und wir zielen damit auf den für das Judentum besonders charakteristischen Punkt. Es ist gewiß, daß religiöse Haltung wie der Gegenstand, auf den sie sich bezieht, ein eigenes, von praktisch-sittlicher Betätigung durchaus geschiedenes Feld besetzt hält. Es muß aber ebenso zugestanden werden, daß von allen Werten, die wir erleben, keiner in einem so engen Verhältnis zur Religion steht wie der des Guten. Wie erklärt sich das? Ersichtlich so: wir erfahren im innerweltlichen Leben das Sittliche als höchste Stufe in der Leiter der Werte. Einen befriedigenden Sinn kann bewußtes, durch den einsichtigen Willen geleitetes Dasein nur durch jene praktischen Normen empfangen, die uns das moralische Bewußtsein aufzeigt; und der Einzelne erwirbt spezifisch menschliche Würde und Bedeutung lediglich als Träger wie als Zielpunkt solcher Impulse. Wenigstens drückt sich darin die Grundrichtung des biblischen Geistes und der durch ihn erzogenen Menschheit aus. Welche Rangordnung und Einteilung von Werten ausdenkbar sein mag, unser Verständnis von Menschentum und des in ihm repräsentierten Sinnes steht und fällt mit dieser Gewißheit. Wir sind ihrer als des höchsten in unsrer Welt erlebbaren Ideals sicher.

Gott ist vollkommenes Sein, in sich die widerspruchsfreie Erfüllung aller Werte in unendlichem Maß enthaltend. Wir wissen nicht, wie sich in ihm Güte, Weisheit, Macht, Schönheit und welche von uns ausdenkbaren und nicht ausdenkbaren Vollkommenheiten es geben mag, vereinigen. Sie alle müssen in ihm sein, sofern er Gott ist, sofern er uns Gott bedeuten kann. Aber dieses Nichtwissen über das Wie seiner Vollkommen heit besagt etwas anderes als die Unvertrautheit mit dem Wie seines Seins. Hier im Wertgebiet sind unserm Blick Richtpunkte gegeben, durch welche Linien, ins Unendliche verlängert, ins Göttliche einmünden müssen. Denn es kann ja nicht anders als vollkommen sein. Indem wir nun in uns dem Sittlichen den höchsten Rang verleihen, ihm alles andere unterordnend, vermögen wir den Kern der göttlich en Vollkommenheit nur von hier aus zu deuten. Was immer göttliches Sein an sich sein mag, es muß eine solche Ordnung in sich tragen, daß das Sittliche von keinem andern göttlichen Interesse — wenn man so sagen darf — überhöht wird.

Religion fällt so wenig mit Ethik oder praktischer Lebenslehre zusammen wie göttliche Vollkommenheit mit sittlicher Auch der Gott, der unser Gott nur ist, weil Erhabenheit. unser Wertgefühl in seiner Vollkommenheit unendlich Überlegenes und doch Verwandtes annehmen muß, bleibt der in seinem Sein und Schalten uns dunkle, unerkennbare. Seine Wege sind nicht unsre Wege, seine Gedanken nicht unsre Gedanken. Denn so sehr es für den Menschen notwendig ist, zu jenem Kern in der göttlichen Vollkommenheit vorzustoßen, so gewiß ist es, daß er damit nur auf sich hin und von sich aus deutet, was wesensmäßig unauffindbar bleibt, grundsätzlich nicht zu erkennen und doch seiend. Würde das Göttliche nicht kraft ursprünglicher religiöser Einsicht im Felde des Wertseins stehen und darum eine uns verständliche Sprache reden, dann bliebe es für uns gänzlich stumm. Würde der Mensch nicht von sich aus Ziele des Strebens und Normen des Urteils bilden und eine Stufe eindeutig als die höchste erfahren, so könnte ihm die Offenbarung seines Gottes nie etwas bedeuten. Dem menschlichen Wertbewußtsein sind die Zeichen entnommen, mit denen das Göttliche als gebietendes Wort erfaßt und buchstabiert wird. Von Gottes sittlichem Charakter kann man nur sprechen, sofern man damit meint, daß der Mensch die göttliche Vollkommenheit durch das bezeichnet, vertreten sieht, dem er in der eigenen Sphäre den höchsten

Rang verleiht. Und sofern das das Gute ist, besteht eine primäre Beziehung zwischen Religion und Sittlichkeit, ist Güte

das Grundsymbol des Göttlichen.

Die Art, wie der Mensch Gott erfährt, von seiner Offenbarung erfüllt wird, stellt sich in der Heiligen Schrift wie überhaupt im jüdischen Geist niemals so dar, als ob gleichsam auf die leere Tafel seiner Seele wunderbare Schriftzeichen sich einprägten und er für die Lesung dieser noch überdies einen Zauberschlüssel erhielte. Vielmehr ist es immer so gemeint, daß eine bestimmte Aufnahmebereitschaft, eine Kraft zur Deutung in der Seele wirksam ist. Gott ist der Überfülle seines Wesens nach zu groß, um erkannt werden zu können. Aber wenn er den Menschen packt, wenn er dem Propheten sein Wort aufzwingt, ihn zur Botschaft an das Volk nötigt, so lebt doch in dem menschlichen Werkzeug der göttlichen Sendung eine deutliche Vorstellung von dem Sinn dessen, was Gott von ihm und den zu Leitenden mit seiner Mitteilung will. Die biblisch-prophetischen Offenbarungen, wie sie sich zumal in den Berufungsvorgängen abspielen, weisen zumeist auf einen dunklen, rätselhaften Gott hin. Er verliert auch da, wo er sich als der Gott der Väter bekannt gibt, nichts vom Charakter dieser Unheimlichkeit. Das Wolkendunkel, mit dem er sich umhüllt, die Unschaubarkeit seines Antlitzes, seine Unnahbarkeit, die auch die erlesensten seiner Knechte fühlen und fürchten, die Gefahrenzone, von der er umgeben ist, die Tempel und heiliges Kultgerät in sich einbezieht, sie machen den tiefsten Eindruck auf die sich ihm weihenden Menschen. Die religionsgeschichtliche Genesis dieser Tatsachen mag hier auf sich beruhen. Aber es ist sicher, daß sie in allen Stufen dieses Religionslebens, in der Prophetie wie in der entfalteten theologischen Reflexion, immer wiederkehren. Die Weihe und Feierlichkeit, welche die Darlegungen der Attributenlehrer, zumal Maimunis, über das aller Erkennbarkeit sich entziehende göttliche Wesen umschweben, erscheinen wie ein Fortweben jener Stimmung, in der der Prophet von dem ihm dunkel bleibenden Gott erleuchtet wird. Und in dem einen wie in dem andern Fall naht sich wieder Gott dem Verständnis der Menschen, indem sie ihn als den gebietenden, richtenden, sie mit seiner Vorsehung umhegenden erfahren.

Gott ist unendlich. Das bedeutet für uns, daß unser Geist in sein Wesen nicht eindringt. Er ist vollkommen. Das gestattet uns, uns eine fragmentarische Vorstellung von seiner Erhabenheit zu machen, indem wir den höchsten von uns erlebbaren Wert, den ethischen, im Gefüge seines vollkommenen Seins als realisiert annehmen. Kraft dessen ist Vertrauen zu ihre wiede Geist

trauen zu ihm, wird Gemeinschaft mit ihm möglich.

Man möchte meinen, daß das, was hier begrifflich formuliert wurde, seinen stilgesetzlichen Niederschlag bereits in der Gestalt gefunden hat, in der uns die prophetischen Berufungen geschildert werden. Wir wollen das an einigen Beispielen knapp illustrieren. Mosche wird am brennenden Dornbusch von Gott angerufen (Ex 3<sub>2</sub> ff.). Der Text sagt zwar, daß der Engel des Ewigen ihm in der Feuerflamme, aus der Mitte des Dornbusches erschien. In der Tat aber schaut Mosche nur "diese große Erscheinung", nämlich, wie der Dornbusch im Feuer flammt, aber nicht verzehrt wird. Er will das Merkwürdige aus der Nähe betrachten, um zu erkennen, was daran ist, warum der Dornbusch nicht verbrennt. Doch Gott verweigert ihm das Recht, sich ihm zu nahen. Der "heilige Boden" besagt offenbar für diesen religiösen Geist das Nämliche wie der von Schranken zu umhegende Berg Sinai (Ex 1923), dem das Volk sich nicht nähern darf, damit der Ewige nicht verderbend in seine Mitte einbreche. Auch als sich Gott ihm als der Gott der Väter offenbart, bleibt er der Gott, den der Mensch nicht schauen darf. Ja, der Vers 6b, nach dem Mosche sein Antlitz verhüllt, weil er sich fürchtet, auf Gott hinzuschauen, will gerade sagen, daß dieser als Gott der Väter euch vertraute Gott in geheimnisvoller Unsichtbarkeit verharrt. Dann erst kommt der Auftrag der Sendung. Daß im Folgenden (V. 14) Gott auf das Drängen des Mosche seinen Namen nennt, tritt zurück hinter der vorher und nachher im Interesse des praktischen Zwecks breit ausgeführten Selbstcharakterisierung als Gott der Väter. Denn was immer eheje bedeuten mag, welches "Wesen" mit diesem Namen gedeckt werden soll, gerade hier wird mit dieser Namensnennung das Geheimnis nicht nur nicht gelüftet, sondern gerade umgekehrt mit tiefstem Mysterium umgeben; und die Spekulation, die sich um das Tetragrammaton später entspann, hat am Charakter des Geheimnisses immer festgehalten. Dieser Gott hütet peinlich streng sein Dunkel; und die Schau auf ihn hin, die Erkenntnis seines Wesens, — dieser Gedanke schwingt immer mit — geht über menschliche Kraft. Und doch will er denen, die er seiner Offenbarung würdigt, als vertraut erscheinen, wenn und soweit es sich darum handelt, daß sie sich seinem Walten anheimgeben sollen. Doch seinen Willen tun, das geht weit über Moral und Gesetzeserfüllung hinaus und schließt immer das demütige Beben vor dem Unnennbaren ein.

Jeschajahus Berufungsvision ist in ihren Bestandsstücken wesentlich von der Mosches unterschieden, bestätigt aber in ihrer Tendenz unsre Ansicht. Wohl sagt er von sich, daß er den Herrn gesehen, sitzend auf hohem und erhabenem Throne. Aber nicht mit einem einzigen Wort wagt er zu erwähnen, welche Züge das Bild dessen, dessen Königsmantel den Palast erfüllt, getragen habe. Es wird kein Zufall sein, daß der Prophet nur sozusagen von dem letzten Peripherischen, welches zur göttlichen Gestalt gehört, etwas aussagt, nämlich von den Schleppen seines Gewandes. Sein eigener Blick so dürfen wir wohl annehmen - zog sich blitzschnell von der eigentlichen Gestalt zurück, senkte sich zu Boden, um den Heiligen nicht zu profomieren. Er weiß mancherlei von der göttlichen Umgebung, den Serafim, zu erzählen. Drei Flügelpaare hat jeder Seraf. Von diesen braucht er eins, um im himmlischen Palast zu schweben. Von den beiden anderen interessiert vor allem das, mit dem er sein Gesicht bedeckt. Das soll offenbar bedeuten, daß selbst die himmlischen Heerscharen, die stets der Nähe Gottes gewürdigt sind, den Herrn selber nicht schauen dürfen, um wieviel weniger ein sterblicher Mensch, dem nur in wenigen höchsten Augenblicken seines Lebens sich ein flüchtiger Blick in den göttlichen Thronsaal öffnet. Denn wenn auch Vers 5 erklärt "denn den König, den Ewigen der Heere, sahen meine Augen", so darf man das sehr wohl mit dem Blick des Propheten auf die ganze Gestalt beziehen, und es ist bezeichnend, daß hier so wenig wie oben von dem geschauten Antlitz Gottes die Rede ist. Der Gesichtssinn ergreift den Gegenstand selbst, sein Wesen; und dieses spricht sich unmittelbar bei einer Person in ihrem Angesicht aus. Davor weicht Jeschajahus Schilderung diskret zurück. Aber er hört die Stimme des Herrn reden. Die durch das Ohr vermittelte geistige Wahrnehmung steht ihm frei. Das Hören ist das Organ des Offenbarungsempfangs. Aber die Stimme Gottes verkündet ihm nichts von dem, was über diesen Gott, über sein Inneres Aufschluß geben könnte. Sie weist ihn vielmehr durch die Botschaft, die er vermittels ihrer erhält, in die irdische Welt zurück, in der er dem Volke den göttlichen Auftrag künden soll.

Deutlicher fast noch tritt diese Gliederung in Jecheskels Maaße merkaba hervor. "Es öffneten sich die Himmel, und ich sah Gesichte Gottes (göttliche Gesichte)" (Jech 1,1). Die Hand des Ewigen, die über ihn kommt (V. 3), öffnet ihm erst den Zugang zu seiner Schau. Gestaltungsstarke Phantasie läßt ihn die wunderbaren Lebewesen des göttlichen Thronwagens ausmalen. Aber sie ist gezügelt, sie läßt sich nicht dazu verleiten, da von dem göttlichen Thron und der auf ihm sitzenden göttlichen Gestalt die Rede ist (V. 26-28), anders als in Worten zu sprechen, die von dem Propheten bewußt nur als Analogien empfunden werden können. Die Häufung von distanzierenden Ausdrücken als "gleichwie", "Erscheinung", "Gestalt" will ersichtlich den Leser oder Hörer der Visionsschilderung davon zurückhalten, die göttliche Wirklichkeit mit diesen Worten beschrieben zu finden. Er weiß nur zu erzählen über "das Aussehen von dem, was der Herrlichkeit des Ewigen glich; und ich sah es und fiel nieder auf mein Antlitz und hörte die Stimme eines Redenden". Jizchak Abarvanel protestiert in seiner Kritik von Maimunis Deutung der Merkaba des Jecheskel, daß der More Nebuchim hierin die aristotelische Metaphysik ausgedrückt findet (M. N. Wilna 1904, III, S. 71, Sp. 1). Nach dem Vorgang andrer macht er im ersten Gegenargument darauf aufmerksam, daß die Haltung geheimnisvoll esoterischer Forschung, die seit alters das Grübeln über Maaße merkaba umflutet, sich unmöglich auf

die Befassung mit solchen metaphysischen Fragen erstrecken könne. Denn die Spekulation über die Konstruktion der Welt und ihre Elemente sei ja unter den Philosophen als nichts weniger denn als Mysterium betrachtet worden. Er hat Recht. Die Bilderschau des Propheten aus dem Dunkel ihrer Natur ans Tageslicht wohl schwieriger, aber der Vernunft grundsätzlich zugänglicher Erkenntnis ziehen, seine Gesichte und Worte als Symbole und Andeutungen spekulativer Weisheiten nehmen, hieße den eigentlichen Sinn prophetischer Offenbarung zerstören. Gerade Jecheskels Phantastik will um den unerfaßbar bleibenden Gott gleichsam einen breiten Gürtel des Dunkels legen; und so stellen sich seiner Schau jene wunderbaren himmlischen Wesen, die hoch über dem Menschen, aber unendlich tief unter dem Göttlichen selbst stehen.

Doch auch er bleibt Sendungsprophet, der dem Menschen kündet, was gut ist. Wo der Sterbliche unmittelbar das Göttliche zu berühren scheint, wird er stumm und blind. fruchtbar sind ihm diese Stummheit und Blindheit; denn sie lehren ihn, Gott für den Weg des Menschen mit dem eigenen höchsten Gedanken, dem sittlichen, zu deuten. Gott ist nicht zu sehen, wohl aber zu hören.

# Der "Menschensohn".

Von Leo Baeck.

Die Frage, welche Bedeutung dem Worte "Menschensohn", "Ben adam", "Bar enasch" zukomme, beschäftigt die Religionsgeschichte seit langem. Zwischen dem, was das Wort ursprünglich, in dieser seiner hebräischen bezw. aramäischen Form, und dem, was es dann im griechischen Evangelium bezeichnet, ist ein kaum zu überbrückender Gegensatz. Denn der oft unternommene Versuch, eine Verbindung zwischen beiden durch einen neuen Sinn herzustellen, den unser Wort im Henoch- und im IV. Esra-Buche habe, kann einer Prüfung nicht standhalten. Ebensowenig kann es danach als dargetan gelten, so gern es bisweilen angenommen wurde, daß Sprache und Lehre des Judentums im Jahrhundert vor der Zerstörung

#### Moritz Güdemann

## Die Lehre und das Leben.

V.

"Lernen und lehren, bewahren und thun" die Worte Gottes - in Diefer Formel ift ber Pflichtenfreis Des Bekenners Des Judenthums umschrieben. Bom Glauben ift darin, wie man fieht, nicht die Rede. Wenn auch zu verschiedenen Zeiten von verschiedes nen großen Lehrern des Judenthums Glaubensartifel aufgestellt wurden, jo haben dieje doch niemals kanonijche oder bindende Geltung erlangt. Womit natürlich die Bedeutung des Glaubens als der den Menschen durchdringenden und bestimmenden religiojen Gesinnung, die aber Herzensiache ift, nicht verfürzt wird. Im Gegentheil, gerade wegen der hoben Veranichlagung des Glaubens in dem hier angegebenen Ginne - ein Gat der Tra-Dition lauter: "Gott verlangt das Herz" - hat man fich dagegen gesträubt, sein Weien durch Formeln zu ersetzen. Der Glaube behauptet aber nur dann und in dem Mane seinen Werth, wenn und in welchem Mage er mit dem Streben nach Erkenntnis verfnüpft ift. Deshalb wird in den Heiligen Schriften des Bolfes Riracl diese mehr als jener betont. Im fünften Buche der Thora heißt es — die Stelle drüdt das hier angedemete Verhältnis vielleicht am beiten aus -: "Zo jollit du denn hente erfennen und zu Gerzen nehmen, dass der Ewige Gott ift in dem Himmel da oben und auf Erden hier unten, Reiner jonft." Und der Prophet Soiea ruft aus: "Und laffet uns erfennen, laffet uns trachten, zu erfennen den Ewigen." Beitere Anführungen find überflüffig. Die Erfenntnis aber, ihre Bertiefung und Berbreitung fann natürlich nur durch Lernen und Lehren bewirft werden. Darauf wurde denn ichon in alten Beiten der größte Nachdruck gelegt. In der erften Anjprache Gottes an Jojna beift es: "Richt wei be dies Buch der Thora von deinem Munde, und du jollft finnen darüber Zag und Nacht, damit du beobachteit, zu thun gang jo, wie darin geschrieben; denn dann wirst du durchführen deinen Beg, und dann wirft du Blüd haben." Der erfte der Biglmen ruft demjenigen Beil zu, der "an der Ihora des Ewigen feine Luft hat, und der fiber seine Thora finnt Tag und Nacht". In einem anderen, dem 119. Pfalm, beift es: "Ich ergöbe mich an Deiner Thora", "Deine Thora ift mein Ergöben", "Bäre nicht deine Thora meine Ergöhung, dann gienge ich unter in meinem Elend", "Bie liebe ich beine Thora, den gangen Tag ift fie mein Gespräch" u. i. w. Bürde es wohl Einem, der das Wort Thora um eritm Male in Diejen Schriftstellen liest, aber icine Bedeutung nicht fennt, glaubhaft dünfen, dais es dentich durch "Geieh" wiederzugeben wäre? Die staatlichen Gesetsjammlungen in allen Chren -, aber hat man je gehört, dajs Einer "feine Luft" daran gehabt hat? Wir fonnen uns allenfalls vorstellen, dass ein Richter oder Nechtsbeflissener geinreilig, aus bestimmter Veranlaffung, darüber "finnt Jag und Hacht", aber der nicht von der "Liebe" in ihnen ichwärmen, noch "den gangen Zag" i'r m seinem "Geipräche" machen. Tropdem ist die Ihora als (Strick bezeichnet worden, und zwar von den griechisch schreibenden Beden, welche aber mit diejer Benemming offenbar unr den autoritativen Charafter ber Thora der heidnischen Welt deren Borifellung gemäß jum Bewufstiein bringen wollten. Denn fo wird in den gramälichen Urfimden der Bücher Taniel und Esra, alie von nichtjiidiicher Seite, die jiidiiche Religion wie der Erlais des Mönigs gleichmäßig "Gejeh" (Dath) genannt. Dies batte aber jur Folge, dais die Thora und das Judenthum augerhalb des letteren jo veritanden, oder vielmehr mijsveritanden wurden, als ob and ihr inneres Beien in der Bezeichnung als des Geibes aufgienge. Der Begriff bes Wejetes oder bes Wejetlichen hat immer den Beigeichmack des Starren, Strengen, Barten, mes von dem Freiheitsbewaistsein des Menichen übel empfunden wird, mag es fich min inn ein Naturgeset, oder ein Gott juge ichriebenes oder ein menichliches Gefen handeln. Diese Eigenichaft des Weseles wurde nun auch der Thora beigelegt, und wie

ein nicht glücklich gewählter Name oft Moniconengen hat, die durch den Gegenstand selbit, an welchem dieser Rame haftet, gar nicht motiviert find, jo ergieng es auch der Thora. Ungerhalb des Indenthums wurde es üblich, von ihr als von einer "Lait des Weieres" zu ichen. Was also einstmals von dem Vialmendichter eine "Luft" genannt worden war, das follte nun eine "Lait" icin. Gine mertwürdigere Berfehrung des Urtheils über eine Sader in deffen itriftes Gegentheil ift mobl in der Geschichte nicht vorgekommen. Diej: Berkebeung beruht aber auf Berkennung, welche ihrerieits wieder auf eine nicht glüdlich gewählte Benennung gurudgeht. Thosa beigt emmologiich nichts anderes, und fann nichts anderes beißen, als "Lebre". Der Spruchdichter jagt: "Bore, mein Cohn, Die Bucht Deines Baters, und laffe nicht von der Thora deiner Mutter." Bielleicht üt hier mit Absicht die Thora der Mintter, als der Mepräsentantin der Milde, gegenüber dem itrengeren Bater beigefellt. Und ein ander Mal: "Die Ibora des Beifen ift eine Enelle des Lebens, auszuweichen den Schlingen des Todes." Dajs in beiden Berjen Thora nicht Weiet, iondern Lehre und Belehrung bedeutet, liegt auf der Sand. Terfelbe Dichter jagt von dem Biedernreibe, dajs "die Thora der Liebe" auf ihrer Zunge fei. Went fonnte einfallen, bier bas Wort Weier ju inbitituieren? Die Thora ift also als Lehre veritanden worden, und dieje Auffaffung macht es begreiflich, dass die Bertiefung in dreielbe, wie ibre Unsubung, eine Luft, eine Ergönung genannt murde, was nicht der Kall hatte fein fonnen, wenn fie als eine Lait empfunden, als Ausdruck gesenlicher Etrenge und Barte erichienen wäre. Diejer Anffaffung entspricht auch der Suhalt der Thora, der zwar jum großen Theile auch Gejete, Opfergejete, itrafrechtliche, civilrechtliche, polizeiliche u. i. w. in iich begreift, um großen Theile aber aus ethiichen Borichriften und finnreichen Ergählungen aus der Bergangenbeit beiteht. Die Angiehungsfraft dieser Partien und die dadurch geweckte Vietät übertrug sich dann and auf die gesenlichen Bestimmungen, überhaupt auf den Giefammtinhalt, und jo ichen wir, wi. der 119. Pjalm mit augen icheinlicher Absichtlichfeit unter Amvendung einer ungemein reichen Phraicologie die Borte Gottes, jeine Unsjorfiche, Gebote, Zeng niffe, thefete, Rechte, Befehle u. j. m. verharrlicht, die er alle unter

dem (Bejammtbegriff der Thora vereinigt. H. Em ald jagt von diesem Pjalm, dessen Abfalm, den Pentatench merkwürdig". Merkwürdiger aber ist, dass Ewald das so oft in diesem Pjalm verkommende Wort "Thora" durchweg mit "Gesen" überträgt, während er im ersten Pjalm, den er in die nachdavidische Zeit sett, die oben mitgetheilte Ttelle so verdeutscht, dass der Tichter demjenigen Heil zurnst, der "Lust an Jahves Lehre hat, über seine Lehre nachsinnt Tag und Nacht". Wenn man nicht einer Geschichtskonstruktion zu Liebe übersetzt, dann ist nicht einzuschen, weshalb die "Thora Gottes" im 119. Psalm das "Gesen" und im ersten die "Lehre" sein soll. Eine unbesangene Betrachtung gelangt zu dem Resultate, dass die Thora immer als Lehre ansgesalst, dass sie gelernt und weiter gelehrt wurde, wozu zahlreiche Stellen ausdrücklich und nachdrücklich aussordern.

Es giebt in der hebräischen Bibel eine ganze Reibe perichiedener Unsdrücke aus verichiedenen Zeiten, welche auf das "Lernen und Lehren" himmeisen und dasselbe als eine der hamptjächlichiten Bezeugungen der religiösen Gefinnung, jowie als das weientlichte Mittel zur Erhaltung und Befestigung der Religion bezeichnen. Echen die oben mitgetheilte, Gott in den Mund gelegte Weifung an Jojna: "Nicht weiche dies Buch der Thora von deinem Munde, und du follit finnen darüber Zag und Nacht", ferner die gleichfalls bereits erwähnte Stelle aus dem eiften Bialm, in welcher der gepriesen wird, "der an der Thora des Ewigen seine Unit hat, und über seine Thora innt Tag und Nacht", endlich zahlreiche, mir gum Theil bier angeführte Stellen aus dem 119. Pfalm, deffen Dichter die Thora fein "Ergötzen", fein ftetes "Gespräch" nennt - alle dieje Neugerungen dürfen doch wohl als Beweise dafür angeschen werden, dass zu der Zeit, aus welcher fie frammen, die Thora bereits Gegenstand eifrigiten Vernens und Vehrens denn nur dies fann doch mit dem Sinnen darüber Jag und Nacht gemeint fein - gewesen ist. Auch die Thora selbst verbreitet fich über diesen Bunft. Im zweiten Buche wird gelegentlich der Einsehung des Pefgachfeites dem Bater eingeschärft, dem Sohne Die Beranlaffung desjelben zu jagen, mit der Bemerfung, "damit die Lehre des Emigen in deinem Minde fei". Ferner ift dajelbit in einem Gejpräche zwijchen Mojes und Jethro davon die Rede, dass "die Gesetze Gottes und seine Lehren" dem Bolke fundgethan oder erläutert werden jollen, was sich zwar zunächst auf die Entscheidung von Rechtsfragen bezieht, in weiterem Einne aber auch die öffentliche Belehrung einschließt. Im dritten Buche wird als eine der Aufgaben der Priefter ihnen vorgeschrieben, "zu lehren den Rindern Fracks alle die Satzungen, die der Ewige ihnen durch Mojes verfündet hat". Die eigentlichen Runftansdriide für Lernen (lamad) und Lehren (limmed), welche es jeitdem geblieben find, kommen zuerst im Deuteronomium vor, und hier werden beide Thätigkeiten dem Bolke am nachdrücklichiten eingeschärft. 3. B.: "Bore Ifrael Die Canungen und Die Borichriften, die ich beute vor eueren Ohren rede, dajs ihr fie fernet und beobachtet, fie zu thun". Oder: "Siehe, ich habe euch gelehrt Satzungen und Borichriften, wie mir geboten der Ewige, mein Gott . . . So bewahret und thuet fie, denn das ift eure Weisheit und eure Einsicht por den Angen der Bölfer u. f. w." Terner heifit es daselbst von den "Worten Gottes": "Lehret jie eure Rinder", und ein ander Mal, ohne Unwendung des Munitansdruckes, doch in gleichem Ginne: "Du follft fie einschärfen beinen Rindern n. j. w." Dies find wohl untrügliche Zengniffe einer ausgebreiteten Lern- und Lehrthätigkeit. Den darauf bezüglichen Runitansdrücken begegnen wir bei den Propheten, in den Pjalmen und in anderen Schriften des Bolfes Jirael. Im 8. Mapitel des Bejaja leien wir: "Vinde ein das Zeugnis, verfiegle die Lehre (Thora) bei meinen Lehrlingen (be-Limmudai)." Jeremia jagt im 31. Rapitel: "Und sie werden nicht ferner lehren (jelamdu) Giner den Andern, und ein Jeglicher jeine Brüder alfo: "Erfennet den Ewigen, denn jie alle werden mich erkennen njw." Ferner derjelbe Prophet im 32. Rapitel: "Und man lehrte (lanuned) jie vom frühen Morgen, und immer sehrte man fie, aber fie hören nicht, Bucht anzunehmen." Der andere Bejaja jagt von sich im 50. Rapitel, dajs (Bott ihm eine Zunge für Lehrlinge (Limmudim) und ein Ohr, zu horchen wie Lehrlinge, verliehen habe, und er weisjagt im 54. Rapitel: "Alle deine Rinder werden Lehrlinge (Limmude) des Ewigen sein." Der Psalmist ruft im 34. Psalm aus: "Mommt her, Rinder, hört auf mich, die Furcht des Ewigen

lehre ich euch (alamedem)," und Pialm 94: "Seil dem Manne, den du nüchtigit, Ewiger, und aus deiner Thora sehreit (telamdennu), während im 119. Pialm berlits der Ausdruck für Lehrer (Melamdim), wie in der Chronif der für Schüler (Talsmid) gevrägt ist. Bon diesen mehrerwähnten Aunitausdrücken für Lernen und Lehren stammen auch die Bezeichnungen Talnuckein, oder ichlechweg Talmud, deren directe Abkunft von der ieit alter Zeit in Uebung geweienen Lerns und Lehrthätigkeit, welche eben die "Lehre" zum Wegenstand, hatten, den gegebenen Nachweisen unfolge nicht bezweiselt werden kann.

Wir haben und die Mübe nicht verdrieben laffen, dieje Rachweise, die noch vermehrt werden fönnten, zu iammeln, weil ife geeignet find, die werft von de Wette und feitdem mit immer größerem Racharud unter Umrendung eines reichen gelebrten Apparates behandtete Meinima in beleuchten, als ob nach dem babuleniichen Eril die Meligion des Volfes Jirael von ben Nachkommen desielben verballhornt worden fei. Das auf Diesem Wege emitande gefommene Broduft iell das Judenthum icin. Man formuliert diese Anficht auch jo dass man einen Gegenian framiert wiichen dem prophetiichen Birgelitismus und dem angeblich von Eira und Nehemia begründeren Indaismus, Im Grunde ift diese Uniich uralt, nur war sie früher nicht wissenichaftlich aufgebugt. Echon der Apoliel Baulus baut darauf feine stenfruftion Der Beilogeidichte. Bas aber bei ihm die "Ded. Mois" vericuldet, "welche imaufachedt über bem alten Teitament liegt, wenn fie es leien", das wird jest Gira und Mehamia in die Eduche geichoben. Ed uard Mener faist das Meinfrat feiner Untersuchung über "die Entitehung des Sudenthume" in den Worten miammen, dais das leptere "von der Einführung des Weieres durch Eira und Rebemia im Jahre 445 v. Chr. bie auf den beutigen Lag völlig unverändert eriftiert, mit all den Gebrechen und Ungehenerlichkeiten, aber auch mit der gielbewuisten rücklichtsloien Energie, welche ihm nicht durch binaugefommene Anfälliafeiten, iondern von Unfang an innewohnen und melde mit dem Judenthum fogleich auch feine nothwendige Erganzung, den Judenhafs, erzengt haben" (3. 222).

den Wiederentdecker der klassischen Vernunft, des klassischen Geistes, des wissenschaftlichen Bewußtseins.

Und wie verhielt es sich mit der Religion? Konnte auch sie aus dem Reiche absoluter Starrheit in das Reich lebendigen Fortschreitens, der ewigen Bewegung, der frischen, frohen Entwickelung hinübergerettet werden? Konnte auch ihr durch eine zuerkannte Bewegungsmöglichkeit das Heimatsrecht in der modernen Kultur bewilligt werden? Wir kennen zur Genüge die Versuche Kants, die wir als mißlungen bezeichnen müssen. Indem Kant in seiner Kritik der praktischen Vernunft den kirchlichen Gottesbegriff zu retten suchte, den er in seiner Kritik der reinen Vernunft als unlogisches Gebilde bezeichnete, hatte er selbst der Religion den wissenschaftlichen Boden entzogen.

Um so eher müssen wir mit aller Gründlichkeit die Frage behandeln: Läßt sich auch die Religion als ein Gebilde der Bewegung, als ein Objekt der Entwickelung würdigen? Kann der Religion von diesem Gesichtspunkte aus der Charakter einer wahren und stetigen Kulturkraft zugesprochen werden? Bildet insbesondere auch die jüdische Religion ein selbständiges und notwendige's Kulturmotiv? M. a. W.: Läßt die jüdische Religion eine Modernisierung und Liberalisierung ihrer Inhalte zu, insofern unter dem Begriffe der Liberalisierung der Ausgleich zwischen naivem und wissenschaftlichem Denken, zwischen Tradition und Vernunft verstanden werden soll? Gibt es ein liberales Judentum? Welches ist seine logische, seine geschichtliche Begründung? Welche Gegenwartsforderungen ergeben sich aus dieser Begründung? All diese Fragen wollen wir nunmehr eingehend prüfen. Wir fassen sie noch einmal zusammen:

- I. Worin besteht das logische Recht des liberalen Judentums?
- II. Worin besteht das geschichtliche Recht des liberalen Judentums?
- III. Welche Gegenwartsforderungen erhebt das liberale Judentum?

## I. Die logische Begründung.

Wenn wir die Vorstellungsmassen der jüdischen Religion sichten, so ergeben sich sofort zwei große Gruppen. Auf der einen Seite steht der Gesamtkomplex von Pflichten, ethischer

und ritualer Natur, auf der anderen Seite der Gottesbegriff mit seinen Attributen als Grund, Urheber und Ziel dieser Pflichten. Diese beiden Glieder stehen in einem durchaus wechselseitigen Verhältnis zu einander: Keine Pflichterfüllung ohne die Auerkennung Gottes als des Urliebers und Gebieters jener Pflichten. Keine Erkenntnis Gottes ohne den Willen zur Erfüllung seiner Forderungen. Es entsteht nunmehr die Frage: Kann dieses wechselseitige Verhältnis zwischen Pflichten und Gott als ein kulturnotwendiges bezeichnet werden? Enthüllt dieses Verhältnis bestimmte Aufgaben, die als ewige Kulturforderungen gelten können? Offenbar ist dies nur der Fall, wenn die beiden Glieder dieses Verhältnisses und damit das Verhältnis selbst bewegungs- und entwickelungsfähig ist, so gewiß nur in der Entwickelungsmöglichkeit die kulturelle Legitimation für jedes Denkgebilde liegt. Tatsächlich enthält nun jener Pflichtenkomplex bewegliche und starre Elemente; und demgemäß bildet auch der Gottesbegriff als der Grund und Zweck jener Gesetze bald ein entwickelungsfreundliches, bald ein entwickelungsfeindliches Prinzip. Als bewegliches Element in jenem Pflichtenkomplex gilt auf alle Fälle das Moralgesetz. Die Begriffe "gut" und "böse" werden wohl immer als die Grundlagen der Ethik gelten. Aber ihr Inhalt wechselt. Er wird ewig neu erzeugt, und nur in dieser ewigen Zeugung und Schöpfung neuer Werte wird die sittliche Vernunft ihres eigenen Selbst sich bewußt. Jede Zeit hat ihre besonderen sittlichen Aufgaben, ihre bestimmten sozialen und wirtschaftlichen Pflichten.

Und wie das Moralgesetz das eigentliche Bewegungselement in jenem Pflichtenkomplex darstellt, so erhält auch der das Sittengesetz verwirklichende Gottesbegriff den jenem Gesetze entsprechenden Bewegungscharakter.

Nicht der Schöpfer jener sittlichen Werte ist Gott, so wenig die Vernunft in ihrer sittlichen Arbeit durch Gott entlastet werden darf. Der Mensch selbst in seiner Vernunft erzeugt das Sittengesetz, kein Gott und keine Offenbarung kann ihn von diesem heiligen Dienste befreien.

Gott selbst ist nichts anderes als die Macht jener Idee, die auf die Verwirklichung des Sittengesetzes hinsteuert, die den Garanten seiner dereinstigen Erfüllung bildet.

Ohne diesen Glauben an die dereinstige Wirklichkeit der moralischen Welt, ohne den Glauben an den ewigen sittlichen Fortschritt in der Weltgeschichte bleibt die Ethik ein Fragment, ein Torso ohne realen Wirklichkeitswert.

So gewiß aber die Inhalte des Moralgesetzes im Laufe der Zeiten ewig wechseln, so gewiß nimmt auch die Gottesidee in ihrer Tendenz der Verwirklichung an jener ewigen Entwickelung teil.

Ganz anders aber wirkt das Verhältnis zwischen Gesetz und Gott, wenn nicht die ewig schaffende und ewig zeugende Vernunft der ganzen Menschheit die Gesetze begründet, sondern die Psyche bestimmter einzelner Menschen Gesetze erdichtet. Wenn an Stelle des für die ganze Menschheit gültigen Sittengesetzes, oder neben diesem Menschheitsgesetze Forderungen sich erheben, die nur für einzelne Menschen, für einzelne Gruppen gelten sollen. Dann entstehen an Stelle der Menschheitsgemeinde partikularistische Sondergemeinden, welche die Menschheit entzweien und zerreißen. Diese Forderungen bleiben ewig starr und unveränderlich, weil sie ja gerade die starre Unveränderlichkeit der Gemeinschaft, ihre ewige Isolierung erstreben. Das partikularistische Ritengesetz will seiner Gemeinschaft den "caracter indelebilis" begründen und sichern, die Sondergemeinde soll über die Menschheitsgemeinde triumphieren, die Vergangenheit eines mythischen und naiven Empfindens soll die Gegenwart mit ihrem lebensfrohen kritischen Denken meistern.

Soll aber das Judentum ein kulturnotwendiges Postulat bedeuten, soll es an seinem Teile dem großen Weltgesetze der Bewegung und Entwickelung Rechnung tragen, so müssen die starren, bewegungsfeindlichen Elemente aus seinem Bewußtsein ausgeschieden, zum mindesten in entwickelungsfreundliche umgewandelt werden. Sie müssen ihres Anspruchs auf absolute, ewige Geltung entkleidet werden, wenn Gott nicht zu dem Behüter und Beschützer einer partikularistischen d. h. doch einer menschheitsfeindlichen Gemeinschaft herabgewürdigt werden soll.

Es muß also jenes zum Teil starre Verhältnis zwischen Gesetz und Gott in ein ausschließlich bewegliches verwandelt werden. Und diese Verwandlung kann nur durch Ausschaltung des starren Ritengesetzes aus jenem Pflichtenkomplex sich vollziehen.

Nur das Sittengesetz kann mit der Verpflichtungskraft eines allgemeinen und notwendigen Gesetzes auftreten. Nur durch das Sittengesetz bleibt der jüdischen Religion der Bewegungscharakter gewahrt. Nur unter dieser Voraussetzung kann das Judentum als die wahrhaft reine Vorbereitungsinstanz für die reine Religion, für die reine Ethik gelten, kann es im Reiche der allgemeinen Kultur seinen Ewigkeitswert behaupten. Was die Religion intuitiv erschaut, das bildet die Vernunft kritisch weiter. Denn die reine Vernunft, die reine Religion, die reine Ethik ist ja doch nichts anderes, als die reife Frucht am Baume der geschichtlichen Religionen.

So haben wir mit dürren Worten das logische Recht für die Liberalisierung und Modernisierung des Judentums zu skiz-

zieren versucht.

### II. Die geschichtliche Begründung.

Wir schreiten nunmehr zur Erörterung der zweiten Frage: Läßt sich die erwähnte Liberalisierung auch geschichtlich rechtfertigen? Kann ein so liberalisiertes Judentum überhaupt noch Judentum genannt werden? Es ist keine geringe Frage, die hier erhoben wird. Handelt es sich doch hierbei vor allem um den Nachweis der Kontinuität, des geschichtlichen Zusammenhangs zwischen Vergangenheit und Gegenwart, falls das liberale Judentum nicht den Boden unter seinen Füßen verlieren will.

Indessen erregt diese Frage in uns keine ernste Besorgnis. Es sind geradezu klassische Vertreter der Humanität, die uns das Recht, die Pflicht der Liberalisierung bezeugen. Wir meinen die Propheten Israels und Juda.

Ob wir uns an Amos oder Hosea, an Jesaja oder Micha, an Jeremija oder Deuterojesaja wenden — immer ist es ein Grundton, der aus all ihren Schriften uns machtvoll entgegenbraust: Gebt dem Menschen, was des Menschen ist, so gebt ihr Gott, was Gottes ist.

Das ist prophetisches Denken, prophetisches Fühlen, prophetisches Glauben.

Der Satz des Micha: "Es ist dir gesagt, o Mensch, was gut ist und was der Ewige von dir fordert, nichts anderes als: Recht tun, Liebe üben und in Demut wandeln mit deinem Gotte" — dieser Satz wird immer und immer wieder in allen Reden der Propheten variiert.

Und man beachte wohl: der Kultus als Selbstzweck wird nicht geduldet, mit aller Deutlichkeit wird er ausgeschieden:

zu folgen, an der Überlieferung sich zu genügen, sondern mit zu sein, das heisst mit Scharfsinn und Tiefblick des Geistes, mit Zartheit und Energie des Gefühls Alles Gute aus seinem innersten Grunde zu erfassen und durch die Idee die ganze Fülle des Lebens zu leiten und zu läutern.<sup>1</sup>

§ 77. Die jüdische Ethik ist ursprünglich eine theologische. Im Vordergrund alles Nachdenkens über die Sittlichkeit steht dem jüdischen Geist ihre theistische Begründung. Die gesammte jüdische Weltanschauung kann nicht gedacht werden ohne Gott; so wenig wie unsere physische Welt gedacht werden kann ohne die Sonne.

Innerhalb des Judenthums ist das Wesen der Sittlichkeit niemals anders angeschaut worden, als dass sie der Ausfluss einer göttlichen Ordnung, der Ausdruck eines göttlichen Gesetzes, die Erfüllung eines göttlichen Gebotes ist. Für den Menschen gibt es Normen seines Wollens und Handelns, das heisst: sittliche Gesetze, die er erfüllen soll; Gott aber ist der Gesetzgeber; sittlich-gut und gottgefällig, sittliches Gesetz und göttliche Verordnung sind für das Judenthum völlig untrennbare Begriffe.

§ 78. Auch praktisch hat diese Beziehung aller Sittengesetze auf Gott als Quelle ihrer Verordnung eine hochbedeutsame Ausprägung gefunden, welche eines der wesentlichsten Merkmale zur Unterscheidung des jü-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Anhang Nr. 20.

dischen Gesammtlebens von dem anderer Völker begründet. — Die Gesetzgebung stammt bei den Juden nicht von irgend einer irdischen Autorität; nicht die Berathung, nicht der Beschluss, nicht der Wille eines Menschen oder Vieler ist Urheber eines Gesetzes. Nicht der König, nicht der Prophet, nicht der Priester können Gesetze schaffen, oder bestehende aufheben. Auch die grosse Synagoge oder das Synedrion konnten es nicht.<sup>1</sup>

Wenn veränderte Zeitumstände besondere Vorschriften, Erweiterungen, Steigerungen, Milderungen, Ergänzungen und neue Verordnungen überhaupt erheischen, dann werden diese (תקנות) auf Grund der alten Gesetze, in Harmonie mit ihnen und als Ausfluss derselben erlassen. (Vgl. die §§ 52 und 54.)

§ 79. Sittlich-gut und gottgefällig, sittliches Gesetz und göttliche Verordnung, sagten wir, sind untrennbare Begriffe. Untrennbare, aber nicht identische.

Vertieft sich der menschliche Geist in die Frage nach dem Wesen des Sittlichen selbst und seinem Grunde, dann tritt uns im Judenthum überall der klare Gedanke entgegen: nicht weil Gott es geboten hat, ist ein Gesetz sittlich, sondern weil es sittlich ist, deshalb hat Gott es geboten. Nicht durch den göttlichen Befehl wird das Sittliche zum Gesetz, sondern weil der Inhalt ein sittlicher

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Der Belege hierfür bedarf es wohl nicht, s. indessen: Megillah 14a, und auch auf Döllinger (Heidenthum und Judenthum S. 779f.) verweise ich gern.

ist, der auch ohne Befehl zum Gesetz werden müsste, wurde er von Gott befohlen.

§ 80. Schon in den ältesten Fassungen der Gesetze, zu einer Zeit, da von einer nachdenklichen Untersuchung und begrifflichen Unterscheidung von Inhalt und Wesen, Gehalt und Grund des sittlichen Gesetzes noch keine Rede sein kann, - tritt doch der Gedanke mit leuchtender Klarheit hervor: nicht aus einem göttlichen Willensact, nicht durch einen göttlichen Machtspruch entsteht das Sittengesetz, sondern aus dem ureigenen Wesen Gottes selbst, aus seiner unbedingt und unendlich sittlichen Natur fliesst es. - Darum heisst es bei dem allgemeinsten Grundgesetz, als dem zusammenfassenden Ausdruck aller Sittlichkeit, bei dem Gebote: "ihr sollt heilig sein" - nicht: denn ich will es, nicht: denn ich befehle es, sondern "ihr sollt heilig sein, denn ich bin heilig"; oder oft bei irgend einem sittlichen Gebot schliesst dasselbe einfach mit den Worten: אני הי,ich bin Gott."

§ 81. Durch die ganze rabbinische Litteratur zieht sich dann gleichmässig der Gedanke, dass das göttliche Wesen selbst und deshalb die Erkenntniss seiner sittlichen Eigenschaften, verbunden mit dem Streben, dieselben im Endlichen nachzubilden, Norm und Grund des Sittlichen zugleich sei; 'עור רוום כו "weil ich barmherzig bin, sollst auch du barmherzig sein, wie ich gnädig bin, sollst auch du gnädig sein, u. s. w."

י Ich zweifle keinen Augenblick, dass in dem שני beides zu-

Mit einem Wort, die Grundlehre des Judenthums lautet: weil das Sittliche göttlich ist, darum sollt ihr sittlich sein, und weil das Göttliche sittlich ist, darum sollt ihr gottähnlich werden. — Man kann sagen, die höchste Form und auch der letzte Zweck alles menschlichen Lebens ist die Gottähnlichkeit; aber die ethischen Ideale werden als Eigenschaften Gottes gedacht, als dessen Ebenbild der Mensch geschaffen, und dessen Nach- und Ebenbild immer mehr zu werden, er berufen ist.

§ 82. Nicht metaphysische Begriffe, nicht speculative Gedanken, auch nicht dogmatische Lehren über das Wesen Gottes werden in der Bibel vorgetragen, oder von den Rabbinen dem öffentlichen Geiste zugeleitet,<sup>1</sup> um die gesetzgebende Autorität Gottes daraus abzuleiten; nicht die Allgegenwart, nicht die Allmacht, nicht einmal die Allweisheit Gottes wird erörtert, um den sittlichen Gehorsam des Menschen darauf zu gründen.<sup>3</sup>

gleich, das "so wie ich" und das "weil ich" ausgedrückt werden soll. Genau genommen wäre sogar das "M" oder "so wie" als Massbegriff geradezu unthunlich; denn man kann sich dem göttlichen Urund Vorbilde nur nähern, aber ihm nicht gleichen. Nur der Grund des Sittlichen kann und soll für den Menschen wie für Gott selbst der gleiche sein; so wie es für Gott schlechthin keinen anderen Grund des Sittlichen geben kann, als die Natur des Sittlichen selbst, so soll es auch für den Menschen keinen anderen geben.

Der Angabe einer Stelle, wo der Satz sich findet, bedarf es nicht; hundertfach kehrt er im Talmud, Midrasch und überall wieder.

- <sup>1</sup> Metaphysische Forschung und mystische Vertiefung waren grundsätzlich auf engste Kreise beschränkt (Chagigah 11 b und sonst).
  - <sup>2</sup> Ein Ansatz dazu scheint in den Proverbien (besonders Cap. 1

Nur die ethischen Ideale selbst werden als Eigenschaften Gottes gedacht, um deren Verwirklichung willen der Mensch auch zur Gottähnlichkeit berufen ist. Wo die "Herrlichkeit Gottes" sich dem Moses offenbaren soll, ist nur von jenen sittlichen Eigenschaften die Rede (2. B. M. 34, 6), und in dem berühmten Verse des Jeremias ist der Gedanke dessen, was wir von Gott erkennen können, und erkennen sollen, klar ausgedrückt: "nicht rühme der Held sich seiner Stärke, der Reiche sich seines Besitzes, der Weise nicht seiner Weisheit; nur dess rühme sich, der sich rühmen darf, mich zu erkennen, der ich Liebe und Recht und Gerechtigkeit auf Erden schaffe" (Jeremias 9, 22. 23).<sup>1</sup>

§ 83. Das Verhältniss zwischen göttlichem Gesetz und menschlicher Sittenlehre ist also dieses. Wohl ist Gott der Gesetzgeber; aber nicht aus einem Belieben, aus einem eigenwilligen Befehl oder einem Machtgebot hat Gott das Gesetz gegeben, und nicht deshalb sollen die Menschen es erfüllen, sondern weil wir in Gott die Urgestalt aller Sittlichkeit erkennen, weil er die schöpferische Kraft aller sittlichen Weltordnung und des auf Sittlichkeit gerichteten Weltzweckes ist. Also nicht auf

und 8) vorzuliegen und den Zeiten des Hiskias anzugehören; eine Fortsetzung dieser Gedankenreihe findet sich bei den Propheten nicht, und höchstens noch im Zusammenhang damit sind diejenigen Capitel des Job, welche die Peripetie andeuten.

<sup>1</sup> Vielleicht sogar heisst das '5 in Vers 23 geradezu "dass ich" — u. s. w.

irgend eine dogmatische Vorstellung von Gott, sondern auf den Gedanken seiner Sittlichkeit, das heisst also auf das Wesen der Sittlichkeit selbst, ist das Sittengesetz gegründet; Gott nicht als Gebieter, sondern als Urbild aller Sittlichkeit ist zugleich Urquell aller menschlichen Sittenlehre.

§ 84. So wie ein philosophischer Denker, Sittenlehrer nicht meint, dass er das Gesetz gibt; wie sein Wünschen und Wollen keinen Einfluss übt oder üben will, sondern der Geist der Sittlichkeit, oder die Idee des Guten, gleichsam personificirt in ihm wirkend, ihm den Inhalt seiner Lehre vorschreibt; wie mit innerer und zwingender Nothwendigkeit der sittliche Gedanke in ihm so und nicht anders sich gestaltet, wie das Princip des Sittlichen, dem der Wille nur zu dienen hat, in seinem Geiste Form gewinnt, — so war es im Judenthum die Majestät des Gesetzes selbst, welche es geschaffen hat.

"Das Gesetz ist eure Weisheit und eure Vernunft" heisst es im 5. B. M. 4, 6. Wenn Kant das, was eigentlich gebietet, das was lehrt, das was fordert, als die "praktische Vernunft" bezeichnet, so ist dies ja nur ein anderes Wort für die Sittlichkeit selbst; — man nenne es Gesetz, Princip, Idoc, — immer handelt es sich um eine vom Belieben des Menschen unabhängige, objective Norm, welcher gegenüber sich der Mensch ebenso gebunden fühlt, wie er sich im Denken den logischen, im Rechnen den mathematischen Gesetzen gegenüber gebunden weiss.

Das schlechthin Unpersönliche der Forderung der Idee ist's, worauf Alles ankommt. Und diesem Gedanken hat bereits R. Jochanan (Sotah 21b) treffenden Ausdruck gegeben: "nur durch den werden die Worte der Lehre vollkommen bestätigt, welcher sich selbst als Nichts dabei betrachtet", — also durch denjenigen, in welchem die objective Wahrheit selbst subjectiv und lebendig, und die Idee Person geworden ist. — S. Anhang Nr. 21.

§ 85. Diese Auffassung des Verhältnisses menschlicher Sittenlehre zum Gottesgebot können wir auch den rabbinischen Betrachtungen über ihre Beziehung zur Sinaitischen Gesetzgebung entnehmen und zwar über die Beziehung vor der Gesetzgebung, durch dieselbe, und nach derselben.

Nicht durch die Sinaitische Gesetzgebung erst ist die Sittlichkeit geschaffen; aus ihrem eigenen Wesen und der Beschaffenheit des Menschen entspringt sie. Es konnte deshalb ausgesprochen werden: "Abraham habe bereits alle Sittengesetze beobachtet" (Letzte Mischnah in Kiduschin). Seine eigene Vernunft ist dem Abraham die Quelle sittlicher Belehrung gewesen. Der Talmud unterscheidet genau zwischen den Vernunftgesetzen, also denjenigen welche an sich, unbedingt und unabhängig von einer Gesetzgebung, Gesetze sind, und ritualen und formalen Verordnungen, welche nur durch ihre Einsetzung zu Gesetzen werden. So heisst es denn ausdrücklich (Joma 67b) mit Bezug auf Levit. 18, 3f. "meine Rechte, das ist: Vor-

schriften, welche, wenn sie nicht in der heiligen Schrift bereits vorhanden wären, so würde das Recht (万) oder die praktische Vernunft fordern, dass sie geschrieben werden; Verordnungen aber beruhen auf Einsetzung." Die dort angeführten Beispiele lassen keinen Zweifel über den Gegensatz aufkommen: zu jenen gehören z. B. Keuschheitsgesetze, solche gegen Blutvergiessen, Raub u. s. w., zu diesen Verbot des Schweinefleischs, der Gewebemischung u. s. w.

Die Sittenregeln also sind nicht Gesetze, weil sie geschrieben sind; sondern weil sie Gesetze sind, deshalb sind sie auch geschrieben.

§ 86. Deshalb wird auch die freie sittliche Überzeugung, welche nicht auf die Autorität und den Act der Gesetzgebung gegründet ist, höher gestellt, als die Folgsamkeit gegen diese Autorität. So lehrte R. Simon ben Lakisch: "der Fremde, der aus freier Überzeugung das Gesetz annehme, stehe höher in den Augen Gottes, als jene ganze Schaar der Kinder Israels, die am Berge Sinai gestanden; diese haben Donner und Blitz, den Schofar und göttliche Worte vernommen, sonst hätten sie eben das Joch der göttlichen Weltordnung nicht auf sich genommen; der Fremdling aber hat Nichts von Alledem gehört, aber er sucht aus freiem Antrieb die Harmonie mit Gott משלים עצמו להקבה וקיבל עליו עול מלכות und tritt in die sittliche Weltordnung ein; wer könne höher stehen als dieser?" (Tanchuma Lech lecha).

- Dem entspricht es auch, dass im Talmud und Midrasch die Autorität des Lehrers in mannigfachen Wendungen als gleichgiltig im Vergleich zur sachlichen Bedeutung und zwingenden Kraft des Inhalts selbst dargestellt wird. Ich verweise hier nur auf den Grundsatz, dass auch des Geringsten Ausspruch, wenn er Wahrheit enthält, dem des Höchsten und auch des Allerhöchsten gleich zu achten sei: was man von einem Geringen hört, soll dem was man von einem Grossen, von einem Weisen, vom Sanhedrin, von Moses, ja aus dem Munde Gottes selbst gehört hat, gleich sein" (Sifre Deuter., Cap. 41). Noch wichtiger aber ist der (§ 52) berührte und im talmudischen Schriftthum oft wiederkehrende Gedanke, dass jedes Zeitalter berechtigt, und nicht blos berechtigt, sondern auch verpflichtet ist, über das geschriebene Gesetz fortzuschreiten, sobald Vernunft und Gesinnung es gebieten (Mischnah Rosch-ha-Schanah II, 9). "Komm", sagte R. Jacob b. R. Chaninah zu R. Jehudah, "lass uns die Gesetze immer wieder untersuchen, damit sie nicht Rost (חלודה) ansetzen" (Sifre Deuter. 306). S. Anh. Nr. 22.
- § 88. Von tiefer ethischer Weisheit zeugt die rabbinische Anschauung, dass der sittliche auf Freiheit gegründete Charakter des Menschen zwar erst in seinem Wollen und Handeln zur Erscheinung kommt; die sittliche Natur des Menschen aber sich schon vor der Wahl und vor dem Wollen offenbart, in der Erkennt-

niss und Anerkennung des Guten vor und ausserhalb des Wollens, so dass das Wollen nur den zweiten besonderen Theil im Vorgang der sittlichen Thätigkeit bildet.<sup>1</sup> — Und dieser Gedanke findet schon treffenden Ausdruck in den biblischen Worten: (5. B. M. 30, 11—14) welche lehren, dass der Inhalt des Gesetzes nicht von fern erst zu erringen (nicht von jenseits des Meeres und nicht vom Himmel herab), sondern im eigenen Innern des Menschen "in deinem Munde und in deinem Herzen zu finden sei". (Kantisch zu reden: nicht heteronom, sondern autonom ist dir das Sittengesetz).

§ 89. Wenn also auch unzweifelhaft innerhalb des Judenthums immer und in der rabbinischen Welt ganz besonders jede moralische Vorschrift zugleich als eine religiöse erkannt, die Bestimmung des Menschen zugleich in seiner Beziehung zu Gott gesucht, ihr Ziel in der Gottähnlichkeit und ihr Mittel im Gehorsam gegen Gott und der willigen Hingebung an denselben, als dem Urbild und dem Urquell aller Sittlichkeit gefunden wird, so hebt doch diese Verbindung mit der Religion die Selbständigkeit des Ethischen nicht auf; nicht zur Begründung des Sittlichen, sondern zur Einschärfung desselben gehört die Beziehung auf Gott.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> S. Deuteronom. Rabbah Cap. 4 אמר ר' חני ולא עוד כוי. Auch Hirsch Fassel, bekanntlich ein streng orthodoxer Rabbiner unseres Jahrhunderts, nennt — nicht Gott — sondern "die Vernunft, als die verpflichtende Kraft in der Sittlichkeit, weil sie oft über die göttliche Vorschrift hinausgehen muss."

Mit fast erstaunlicher und jedenfalls entzückender Klarheit wird dieser rabbinische Gedanke in den Worten ausgedrückt: "bei allen Geboten, welche dem menschlichen Herzen, dem Gemüth, — also der ethischen Forschung und Gesinnung — überlassen sind, steht in der Schrift: "und du sollst Gott ehrfürchten" (Baba mezia 58 b). S. Anh. Nr. 23.

- § 90. Der Grundgedanke Kants hat nicht blos in Deutschland, sondern bei den Ethikern aller Culturvölker Anerkennung gefunden, so dass fast Alle darin übereinstimmen, dass der sittliche Geist autonom sei, also den Gesetzesgrund in sich selbst haben und von jeder Gesetzgebung und jedem Befehl eines Anderen unabhängig sein müsse. Wir sind deshalb verpflichtet, noch genauer zu prüfen und darzulegen, wie die Ethik des Judenthums sich zu demselben verhält. Dies um so mehr, weil es nicht an Leuten gefehlt hat, welche der jüdischen Ethik, weil sie ursprünglich theistisch begründet ist, kraft jenes Kantischen Princips einen Mangel, ja geradezu einen Makel anzuheften sich vermassen.
- § 91. Zwar haben die anerkanntesten Forscher auf diesem Gebiete der Ethik des Judenthums die höchste Ehre gezollt. Ich erinnere nur an Hermann Lotze, welcher im geschichts-psychologischen Vergleich aller antiken Völker die ganze jüdische Weltanschauung deshalb preist, weil sie zuerst und allein ihren Kernpunkt in der Richtung auf das Sittliche besitzt und dieses allein als vernünftiger Weltzweck aufgefasst ist (s. Mikrokosmus

## plas Indenthum und die Ergebnisse der Asspriologie.

eine

teinde

f dem

nziell

on ber

mnen

deffen

erfagt

uchen

ıptge.

ndge:

rftell

teinde

ı für

ch viel

Die

hrend

g de

d de:

jeffen

n der

liche

, 001:

unter

en ge-

inger

nnter

cecher

mai

eit ar

wari

nni

Bmu

beide

Sier

ttun

ltun

uften

iftra:

derer

s ha

über

eußer

hlin

Bor

feßte

de i

ızige:

(G:

inat :

**3** 31i.

enhei

längi-

ründe

Artifel

niti.

Bon Rabbiner Dr. B. Jacob in Göttingen.

on Zeit zu Zeit geht durch die Tagesblätter eine Mittheilung über "neueste Forschungen", durch die wieder einmal nachgewiesen sein soll, dies oder jenes in der Bibel sei nicht wahr, oder diese und jene Wahrheit, de man bisher den Jraeliten zu verdanken meinte, hätten sie ven anderen Bölkern entlehnt. Es handelt sich hierbei sür mis Juden um eine Lebensfrage, gegen die alles, was uns senst beschäftigt, bedeutungslos ist. Denn nicht nur die weltschichtlichen Ansprüche des Judenthums werden damit verseint, auch sein Fundament, das Alte Testament, scheint ihm entzogen zu werden.

Dieje Beforgniß tonnte durch Zeitungereferate über einen ortrag, den der Uffpriologe an der Berliner Universität, rofeffor Friedrich Delitsich, vor dem Kaifer gehalten hat, und der bald barauf im Druck erschienen ift 1), von neuem gerectt werden. Weniger freilich durch den Bortrag felbft. Bon ner einzigen, allerdings folgenichweren Aufftellung abgefehen, athalt er nichts, was nicht Allen, Die fich um biefe Dinge mmern, langft befannt ift. Auch ift Delipich weit entfernt, e Bibel herabzusehen, fondern im Gegentheil von Chrfurcht gen das heilige Buch und die Propheten Fraels durchungen, was Riemand, der von bem Berfaffer weiß, anders wartet haben wird. Richtsbeftoweniger ift die Schrift ein neuter Mahnruf an das Judenthum, fich über die Ergebniffe r von Deligich vertretenen Biffenschaft zu erflaren. Da aber be auch noch fo fachliche Beftreitung berfelben von religios tereffirter Seite in bem Berbachte bogmatischer Boreinnommenheit steht, so ift es nothig, zuvor unsere grundbliche Stellung gegenüber ber freien Forschung und modernen tteftamentlichen Wiffenschaft in aller Offenheit und Rlarheit, ıraulegen.

"Die geistreichen Darlegungen des bekannten Gelehrten erden der firchlichen Bibelaustegung noch viele Schmerzen reiten." — "Es hilft nichts, daß die "rechtsstehenden" Zeingen und Zeitschriften in thörichter Polemik gegen Delissich e Sprüchlein auffagen: "Die Bibel ist Gottes Wort — Gott um sich nicht irren" — ergo hat sich die Wissenschaft dem uchstaden der Bibel unterzuordnen."

Mit diefen Bemerkungen wurde das Referat über den Fortrag in einer vielgelesenen Tageszeitung begleitet.

In der That ift dies der Standpunkt chriftlicher Orthodoxie engster Observanz. Wenn die Bibel im ersten Kapitel die Beltschöpfung in sechs Tagen erzählt, dann ist dies die reine kichstäbliche Wahrheit, und keine Wissenschaft darf darin irrenchen.

Die Bibel ift Gottes Wort, und Gott kann sich nicht irren. Benn Jesus die Thora als ein Werk Moses citirt, dann sind de füns Bücher von Mose, was auch immer die Bibelkritik din sagt, denn Jesus konnte nicht irren. Ist dies auch der Standpunkt des Judenthums? Es nink der Wahrheit gemäß befannt werden, daß es eine jüdische Orthodogie gab und webt, welche der christlichen an Kraßheit und Strenge um nichts nachsteht. Der Talmud lehrt: Folgende haben keinen

Untheil an der gufünftigen Welt: Wer behauptet, Die Wieder= belebung der Todten fei feine biblifche Behre, wer die göttliche Berkunft der Thora beftreitet, ja wer auch nur von einem einzigen Berfe fagt, nicht Gott habe ihn gefprochen, fondern Dofe von fich aus, besgleichen wer die Göttlichfeit irgend einer überlieferten Deutung beftreitet. Diefer Gat ift ein Dogma bes offiziellen Judenthums, und fein größter Dogmatifer, Mofes Maimonibes, erklärt fogar schon den für einen Reger, ber auch nur ein Wort in der Thora leugnet, obgleich er die Buchftablichteit eines großen Theils der Thora felber Es ift alfo unbeftreitbar, daß jedert Ifraelit, geleugnet hat. der die Göttlichkeit und Berbindlichkeit auch nur der geringften Meußerung ber ichriftlichen ober mundlichen Behre lengnet, geschweige benn die Abfassung des ganzen Bentateuchs durch Mofe, der ihn wörtlich nach Gottes Dittat niedergeschrieben hat, nach Talmud und Rabbinen ein Reger ift und feinen Antheil an jenem Leben hat, sondern auf ewig verdammt ift. Es ift gegenüber milbernden, aber irreführenden Umdentungen nothwendig, die Dogmen der Orthodoxie einmal in voller Deutlichfeit hinzuftellen. Wie Biele, die fich "orthodor" nennen, mögen wohl eine Ahnung haben, zu welchen Ungehenerlichkeiten fie fich damit verpflichten?

Aber Niemand zittere ob jener Drohungen! Wer sich sagen mußte, daß er nach diesen Säßen ein Keßer ist, der tröste sich damit, daß Gott weder den Talmud noch Maimonides bevollmächtigt hat, die Pläße im Himmel und in der Hölle zu vertheilen, und daß nichts gewisser ist als dies: daß Gott diesenigen liebt, die die Wahrheit redlich suchen, und vielleicht gerade die aufrichtigen Zweister am ehesten Antheil am zufünstigen Zeben haben und dort die ersehnte Klarheit finden werden.

Jede im Judenthum auftretende Lehre hat ihre Berechtis gung vor der höchsten Instanz, der Bibel, nachzuweisen. Was bem Beift ber beiligen Schrift widerfpricht, ift unjubifch, das heißt unbiblisch, unifraelitisch, und wenn es durch die höchsten Antoritäten gedeckt ist. Nach dem Geiste der Bibel aber ift eine jüdische Orthodoxie, das heißt Rechtglänbigkeit, ein Wiberfinn wie hölzernes Eifen. Das Judenthum ift nach feinem innerften, durch die Bibel beftimmten Wefen nicht ein rechter Glauben, fondern ein rechter Wandel. Judenthum als Religion ift auf Gott gegründete Sittlichkeit. Dies ift es, was die Propheten, die maggebenoften Lehrer Ifraels, unermüdlich predigen. Aber ber Begriff einer Orthodoxie, nun gar in wiffenschaftlichen, litterarischen, hiftorischen oder archäologischen Fragen, ift ber Bivel völlig fremd. Die Geschichtlichkeit der Genefis oder die Autorichaft Mofes ift dem biblifchen Alterthum fo gleichgiltig, daß 3. B. die Propheten die Ramen der und Moses kaum erwähnen, geschweige für die Buchftablichfeit der Berichte über fie eifern. Dan versuche, die obigen Sate des Talmud und Maimonides irgend einem Propheten unterzulegen, um fogleich die Unmöglichkeit einzusehen und fich des himmelweiten Abstandes bewußt gu werden. Bir finden in der Bibel oftmals aufgegahlt, mas gu einem Frommen gehört, wer Gott wohlgefällig ift, aber niemals findet fich darin die Forderung dogmatischer lleberzeugungen. — Ja selbst der Glaube au Gott wird nicht als eine dogmatische, fondern als eine moralische Ueberzeugung gefordert. Die biblifche Beftreitung des Atheismus macht ihm nicht mangelhafte oder verfehrt gerichtete Intelligeng jum Borwurf, sucht ihn daher auch nicht mit Gründen zu widerlegen

<sup>1)</sup> Babel und Bibel. Gin Bortrag von F. D. Leipzig, 1902. 3 C. hinrichs.

sondern sieht in ihm perverse sittliche Bersassung, entstanden aus böser Neigung und Selbstsucht. Atheismus ift "Nebala", das ift Frivolität, eine gewissenlose Aussassung und Behandlung sittlicher Berpschichtungen, und demnach die Unsäsigfeit, in moralischen Dingen richtig zu urtheilen. N. ist moralische Thorheit, das Urtheil wurzelt im Willen. Ein philosophischer Atheismus ohne Beeinträchtigung der praktischen Sittlichkeit würde ihr zwar das Fundament entziehen, hätte aber für die Bibel nichts Empörendes und würde sich bei richtiger Aussassung des Begriffes "Gott", den zu leugnen widersinnig wäre, bald als ein Streit um Worte herausstellen.

Solche Sake wie der des Talmud stammen aus einer ganz anderen Borftellungswelt. Sie find heidnisch und chriftlich. Es ift eine noch lange nicht genügend gewürdigte Thatfache, baß der Talmud durchträuft ift von griechisch-römischen, driftlichen und noch anderen Unschauungen, daß es fein einziges Gebiet giebt, auf dem er eine ungetrubte Ueberlieferung des biblifchen Alterthums darftellt, daß er vielmehr dem Beifte der Bibel oft faft entfremdet und die fogenannte Tradition in ihrer ortho. boren Definition nichts als eine dogmatifche Ronftruttion ift. Der Talmud ift im Wefentlichen die Auseinanderfetung und Berichmelzung des felbft fcon nicht mehr ungetrübten nach. exilifchen Judenthums mit Religion, Philosophie, Wiffenschaft, Recht und Sitte des jur Reige gebenden griechisch-romischen Alterthums, aber auch schon febr erheblich durch bas Chriftenthum und noch mehr durch feine Geften beeinflußt. Ich behaupte, daß man feine Seite im Talmud und Midrafch ohne beftandige Orientirung an ber zeitgenöffischen Bildung und Rultur verfteht, und daß die Wiffenschaft noch zeigen wird, daß gerade das, was man für "fpegififch jubifch" halt, g. B. bas Befet als Lebensordnung, Die Gefetlichfeit als Sittlichfeits= pringip, der Midraich, der dialektische Geift u. a., fremder und gwar faft immer griechif cher Berfunft ift. Go ift auch aller Dogmatismus frember, driftlicher Berfunft. Um dies gu ertennen, muß fich die judische Forschung allerdings erft mit gang anderer Intenfitat bem Studium ber Beit gumenben, in welcher fich jener Prozeg vollzog. Diefelbe ift für uns viel wichtiger als die spanisch-arabische Epoche, die doch nur eine Episode ift.

Das Chriftenthum war von vornherein auf den Glauben gegrundet: auf die Ueberzeugung, daß Jefus der Sohn und Gefandte Gottes und auf die Thatfache, daß er von den Todten auferstanden fei. Aber faum entstanden, fpaltete es fich in eine llumenge Geften, Die feine urfprünglichen Blaubensfage fehr verschieden deuteten und feinen Beftand ernftlich gefährdeten. Demgegenüber fah fich bas offizielle Chriftenthum genothigt, einen Glaubensftand ju formuliren und feftzuftellen, mas man glauben muffe, um ein wahrer Chrift gu fein, Irrlehren aber als verdammlich zu brandmarten. Daber ift die Beschichte bes Chriftenthums eine Geschichte immer neuer Formulirungen des rechten Glaubens gegen immer neu auftauchende grriehren, Dogmengeschichte. Θo begann man schon zweiten Jahrhundert Reperfataloge anzufertigen, welche die Suftematifirung ber ichon im Neuen Teftament häufigen Berdammungsurtheile darftellen.

Es war eine Zeit wilder Gahrung, einer unerhörten Religionsmischerei und des schrankenlosen religiösen Subjektivismus, denen gegenüber ein positives Bekenntniß sich auf das Straffeste zusammensaffen mußte. Diesem Streben oder Zwang entzog sich auch das Judenthum nicht, und die erste Mischna

bes elften Traktats Sanhedrin, aus dem obiger Sat ftammt, ift nichts anderes als ein dem Christenthum nachge-ahmter Reperkatalog, der sich namentlich gegen die philosophische Tagesbildung, in der Judenthum und Christen thum den gemeinsamen Feind bekämpfen, richtet.

Eine dem Griechen, b. i. dem damaligen Gebildeten be sonders fremdartige und anftößige Lehre mar die leiblich Auferstehung ber Tobten, welche in bas Judenthum und von da in das Chriftenthum mahricheinlich aus der parfifchen Religion gekommen ift. Im Judenthum hat diese Lehre ichon fehr fruh Eingang gefunden, und als man nach griechischen Borbilde die allmälig und unabhängig von der Bibel ent standenen neuen Erkenntnisse, Besete, Einrichtungen und Sitter dadurch legitimirte, daß man fie durch allerlei Auslegungsfünfte schon in der Thora angedeutet nachwies, war es aud nicht schwer, Schriftbeweise für die Auferstehung der Todter ju finden. Auf diefen Rachweis legte man fo großes Gewicht daß man Jeden für einen Reger erflarte, der ihn beftritt Beweis genug, daß er beftritten worden fein muß, und biemit fehr guten Grunden, benn fonft hatte man den Glauben baran nicht zu befehlen brauchen. Das Chriftenthum mußte natürlich einen noch größeren Werth auf Diese Lehre legen und bemuhte fich auf alle Beife, fie den Beiden annehmbar zu machen. Der Sat von der Inspiration der Bibel von der göttlichen Berkunft ihres Buchftabens hat zwar bereite in ber Bibel felbft bedeutsame Unfnupfungen, aber in ben: Sinne, daß auch die Darftellung der biblifchen Geschichte buchftabliche gottliche Offenbarung fei, ein Sat, der mit dem anderen zusammenhängt, daß die Thora ichon von Anbeginn de Schöpfung völlig fertig bei Bott gelegen habe und nach 216 lauf einer gemiffen Beit bem Doje eingehandigt worden fei - folche Sate geben höchftwahrscheinlich burch Bermittelung jubisch-alexandrinischer Philosophie auf griechische Gedanken insbesondere auf die platonische Ideenlehre, nach welcher es ein vorweltliches Urbild ber Welt giebt, gurud, nicht ohne ban auch ägyptische durch stoische Philosophie beeinflußte Theologu mena mitgewirkt haben. Das Chriftenthum hat denfelben Sat aufgeftellt, nur daß es für Thora Logos und Chriftus fagte

Auch die Strafe der Keher ist, wie überhaupt die Borstellungen jener Zeit von himmel und hölle, unbiblisch. Die Bibel spricht befanntlich nie von einem Jenseits, und das mit Absicht, nicht um es zu leugnen, denn der Glaube daran ist eine kaum abzuweisende Konsequenz der wahren Religion sondern um gegen die wüsten Borstellungen des heidenthum zu protestiren. Aber in dem Jahrhundert Jesus, das nicht mehr die Krast des biblischen Protestes hatte, brach dieser Wahn mit Macht über die geängstete Menschheit herein, und die Schilderungen von himmel und hölle, ausgemalt nach ägyptischen und griechischen Auschauungen, sind die Lieblingsthemata der religiösen Schriftseller, welche damit den leidender Frommen trösten und den Bösewicht schrecken wollen.

Dies Wenige mag genügen, die Entstehung des talmudischer Satzes verständlich zu machen und die Quelle jener Auffaffung nach der ein Zweisel an dem Buchstaben der Schrift mit Berdammniß belegte Ketzerei und Sünde ist, aufzuzeigen.

Die Aufstellung eines solchen Sabes war vielleicht eine geschichtliche Nothwendigkeit, mochte auch zu gewissen Zeiten eine gewisse disziplinare Berechtigung haben, aber wenn man ihn für absolut verbindlich hinstellen wollte, dann ist es nothwendig, mit allem Nachdruck zu betonen, daß das Judenthum

tammt ach ge : en die

hriften ten be eiblich. nd voi rfifchen e jehon hijchen el ent Sitter gung@ es and Todte: dewicht bestritt td bie: lauben nthun Lehre en an-Bibel,

fchi cht rit den inn be: tch Ab en fei ttelung danten cher 🖭

ne dan

npologn

bereit

in ben:

ifelber 3 jagte e Bor ). Die as mi ran if

ligion ıthum 8 nid diese

n, und t nad blingē. dender:

difcher affung. t Ber-

jt eine Zeiten n man noth: nthum

einem innersten Wesen nach Orthodoxic und Regerei nicht ennt. Rach feiner noch nicht getrübten Lehre richtet Gott die lenschen nicht nach ihrem Glauben, sondern nach ihren Thaten. licht durch feinen Glauben oder Unglauben, fondern durch ein Leben wird der Menich felig oder unfelig. Judifche Orthodoxie ift nichts anders als Berchriftlichung des Judenthums, und speziell der orthodoge Glaube, daß auch die Abschreiber ber Bibel inspirirt waren und sie uns bis auf den Buchstaben etreu überliefert haben, ift altproteftantische Orthodoxie.

Derjenige, ber fich über diefen geschichtlichen Bufammenang flar ift, glaube aber nicht, daß er damit schon das Recht abe, fich "freifinnig" ju nennen. Er weiß jest, mas jubifch nd was unjudifch ift, aber Freifinn ift tein Biffen, fondern ine Gefinnung. Souft mußte man ja nothwendig gelehrt ein, um freisinnig zu sein, und es konnte keinen unfreisinnigen Belehrten geben. Wer das Gegentheil des Talmuds behauptet ind 3. B. die gegenwärtig herrschende Ansicht vom Pentateuch um Dogma erhebt und den Andersdenfenden für einen Reger rflart, ift gleichfalls ein Orthodoxer, ein "Rechtglaubiger". Jede Orthodogie ift unjüdisch. Ebenso unmöglich ist eine ort hodoge Biffenschaft des Judenthums, die man neuerdings etabliren nöchte. Es tann wohl eine orthodoge Gelehrfamteit geben, iber eine freie Forschung, der schon am Anfang das Resultat eftsteht, ift ein innerer Widerfpruch. Wenn nun bas Juden: hum auf Bott gegrundete Sittlichkeit ift, fo ift die Bibel bas Behrbuch dieser Sittlichkeit. Ihre Absicht ist von Anfang bis ju Ende, uns den mahren Gott und feinen Willen, Gotteserfenntniß und Gottesfurcht zu lehren. Weil aber bie Biffenchaft von Gott und von dem, was recht und gut ift, die höchfte Bahrheit und die Gottesfurcht die edelfte Bluthe und Frucht aller Beisheit ift, und fie nirgends fo rein und beutlich gelehrt wird wie in der Geschichte und den heiligen Schriften der Ifraeliten, fo ift die Bibel das miffen. chaftlichfte Buch, das es giebt. Mur ift es bie eigenhümliche padagogische Weisheit der Bibel, daß sie ihre Wissenchaft, d. h. ihre religioien Bahrheiten und Forderungen, guneift nicht in Lehrsägen, sondern in Erzählungen mittheilt ind durch symbolische Sandlungen und Borfehrungen verdent: icht und einschärft. Die wahrhaft wiffenschaftliche, b. h. den Absichten und dem Befen der Bibel gemäße Art, fie gu unteruchen ift daher die Ermittelung ihres religiofen Gehaltes. Die naturwiffenschaftliche und hiftorische Seite, die Ginfleidung, arf uns ebenfo wenig für wefentlich gelten, wie fie es ber Bibel galt. Die Ginfleidung der Bahrheit, daß die Ordnungen er Welt von Gott auf das Bollkommenfte eingerichtet find, aß jedes Wefen eine ihm eigenthumliche Art, Burde und Beftimmung habe, daß alle Menschen einerlei Ursprung haben, aß in bem Menichen fich Irdifches und himmlisches verbinden, aß Mann und Beib gleichgeartete Befen find, dazu beftimmt, ich zu erganzen, — die Einkleidung dieser Wahrheiten in eine friählung von der Schöpfung diefer Ordnungen für wefentich halten, heißt den Rahmen hoher schaten als das Bild. Und tropdem bleibt es dabei, daß es feinen angemeffeneren lahmen geben kann, daß noch kein Menich eine vollkommenere Form, jene Lehren einzukleiden, hat erdenken konnen. Ebenfo venig berührt es das Wefen unferer Religion, ob der Bentaieuch von Mose niedergeschrieben ift oder nicht, obgleich die Abfaffung burch Dofe mit abfolut zwingenden Grunden noch nicht hat widerlegt werden tonnen. Das Buch, welches Gage wie die gehn Gebote oder den Ausspruch: "Du follft Deinen Rächften lieben wie Dich felbft" enthalt, wird für alle Beiten das Grundbuch der Menscheit bleiben, was für ein Titel auch auf bem Ruden feines Ginbandes ftehe. Die Bibel ift eine heilige Schrift ihres Inhaltes wegen und trägt ihre Beglaubigung in fich felbft. Unfere Religion hatte nur eine gut fürchten: Die Leugnung Gottes und des Sittengefeges. Aber darüber fonnen wir beruhigt fein: feine Biffenschaft wird diefe Grundlagen bes Judenthums hinwegbeweisen.

Das, wovon wir bisher geredet haben, ift der ewige und unveranderliche Grundgehalt des Judenthums. Das empirifche oder hiftorische Judenthum, d. h. bie besondere Ausprägung der Grundwahrheiten in den verschiedenen Zeiten, ift überhaupt feine fonftante Größe, jondern muß nothwendig in feinen Formen und Formeln nach ben jeweiligen außerjudifchen Faktoren, mit denen es sich auseinandersett, wechseln. Es ist ebenfo verfehrt, zwischen ben verschiedenen Geftaltungen Berthunterschiede ju machen, wie es eine reine Unmöglichkeit ift, sich der beständigen Wandlung zu widerseten. Es ift eine Illusion der judischen Orthodogie, zu glauben, sie repräsentire das echte und wahre, unverfälschte und unwandelbare Judenthum. Man fann ihr, wie oben ichon angedeutet, nachweisen, daß fie durch und durch griechisch und driftlich ift. Aber auch die moderne Geftalt des Judenthums, wie fie fich besonders unter dem Einfluß des deutschen Nationalismus herausgebildet hat, ift nicht eine höhere Form als das talmudische, sondern nur eine an bere und ihren Befennern nach ihrer gangen Dentweise angemeffenere. Rur dies find wir schuldig, die Selbftftandigfeit und Obmacht ber unwandelbaren ifraelitifchen Grundgedanken in allem Bechfel mit Standhaftigkeit und Besonnenheit zu behaupten. Dazu gehört, daß das Judenthum feiner ursprünglichen Unlage gemäß feinen Inhalt nicht wie das Chriftenthum in Glaubensfähen, fondern in Darftellungen ber Sittlichfeit ausprage, in Sittlichfeit bedeutenden ober fördernden Symbolen und Handlungen. Da alfo das Juden. thum auf ber Grundlage unumftöglicher Bahrheiten beruht und feinem Befen nach die Freiheit hat, fich jede Bahrheit zu eigen zu machen, so hat es von der freiesten Forschung nichts zu fürchten, fondern darf fie als willkommene Bundeg. genoffin begrußen. Denn fie ift Beift von feinem Beift, weil alle redliche Forichung ein Guchen nach Bahrheit ift und in Bott munbet. Jede wiffenschaftliche Wahrheit wird, zu Ende gedacht, eine ethische Bahrheit und eine sittliche Forderung. Alle Wiffenschaft arbeitet fur bas Judenthum, fur ben Sieg von 3been des Alten Teftaments, die fo gewiß einft die gange Belt erobern werden, wie fie einen Theil bereits erobert haben. Das Judenthum ift nicht eine Religion, feine Grundwahrheiten (Fortf. folgt.) find die Religion. *-*জুক

## Gin Irrthum bei Otto Ernft.

Bon Rabbiner Dr. Friedmann in Lublinik.

n seinem neuesten Drama "Die größte Sünde" geißelt Otto Ernst den kirchlichen Zwang der Gesellschaft, welcher 👀 den wahrheitsliebenden, überzengungstrenen Menschen rudfichtslos in den Ruin zu stürzen sich nicht scheut. Doch dies wäre fein Grund, das Drama in diesem Blatte zur Sprache zu bringen, da sein Juhalt im Allgemeinen gar feine Beziehung zum Judenthum aufweift. Rur ein Wort, wenn auch fo nebenbei ausgesprochen, veranlaßt mich zu einer Richtigftellung.

# Die Normierung des Glaubensinhalts im Judentum.

Von Julius Guttmann in Berlin.

In der lehrreichen und anregenden Diskussion, die Baeck und Scheftelowitz im vorigen Jahrgange dieser Monatsschrift über die Frage geführt haben, ob das überlieferte Judentum Dogmen besitzt, stehen beide Gelehrte insofern auf gemeinsamem Boden, als sie nur Glaubenssätze von allgemeinverbindlicher Geltung als Dogmen an-Zum sachlichen Kern des Dogmenproblems wird damit die Frage, ob und in welcher Form das Judentum eine Normierung seines Glaubensinhaltes vollzogen hat. Darin liegt ohne Zweifel ein wesentlicher Schritt zur Klärung des Problems. Daß das Judentum einen ihm eigentümlichen Glaubensinhalt besitzt, ist eine Selbstverständlichkeit, und nur der paradoxen These Mendelssohns gegenüber, das Judentum sei nicht sowohl eine offenbarte Religion als eine offenbarte Gesetzgebung, konnte es erforderlich erscheinen, das Selbstverständliche ausführlich zu beweisen. So wenig das Vorhandensein eigentümlicher jüdischer Glaubensvorstellungen ein wirkliches Problem darstellt, so sehr bedarf es der Untersuchung, in wieweit es im Judentum zu einer Fixierung und allgemeingültigen Festlegung dieser Vorstellungen gekommen ist. Die von Baeck mit Recht gerügte begriffliche Laxheit eines großen Teils der älteren Literatur, die keinen Unterschied zwischen Glaubensvorstellungen überhaupt und Dogmen kennt, hat dazu geführt, daß das wirkliche Problem zumeist unbeachtet geblieben ist.

Der trotz des gemeinsamen Ausgangspunktes zwischen Baeck und Scheftelowitz bestehende Gegensatz ist teils terminologischer, teils sachlicher Art. Terminologisch gehen sie trotz ihrer gemeinsamen Grundanschauung in der Fassung des Dogmenbegriffs noch Scheftelowitz begnügt sich mit dem Kriterium der allgemeinen Verbindlichkeit und definiert die Dogmen "als unumstößliche Glaubenslehren, von deren Anerkennung die Rechtgläubigkeit abhängt" (M. S. 70, S. 66). Baeck hält diese Definition nicht nur formal für unvollständig, weil sie nicht erkennen läßt, welche Instanz bestimmten Glaubenslehren den Charakter der Unumstößlichkeit verleiht, sondern faßt den Dogmenbegriff im Anschluß an den Sprachgebrauch der christlichen Theologie auch inhaltlich wesentlich enger (a.a.O.S.232,33). Dabei aber scheinen mir beide Gelehrte den terminologischen Sachverhalt für wesentlich einfacher zu halten als er in Wirklichkeit ist. Was von einer Definition des Dogmenbegriffs zu verlangen ist, ist einmal, wie Baeck mit Recht hervorhebt, Eindeutigkeit, sodann Uebereinstimmung mit dem wissenschaftlichen Sprachgebrauch. Dieser aber scheint mir nicht so einheitlich zu sein wie Baeck annimmt. Ich halte es freilich nicht für angängig, sich, wie Scheftelowitz es tut (S. 433), auf die keine terminologische Bestimmtheit beanspruchende gelegentliche Verwendung des Begriffs in der allgemeinen Religionswissenschaft zu berufen. Allein auch in der christlichen Theologie bestehen wesentliche Differenzen in der

Fassung des Dogmenbegriffs. Wenn für Baeck zum Wesen des Dogmas die Fixierung durch eine Autorität gehört, "deren Entscheidungen prinzipiell als endgültig erachtet sind" (S. 233), so hat er damit die große Autorität Harnacks für sich, der ebenfalls das unfehlbare Lehramt der Kirche" zur Voraussetzung des Dogmenbegriffes macht und aus diesem Grunde der protestantischen Lehrbildung den Dogmencharakter abspricht. Allein es ist bekannt. daß Seeberg, Loofs und neuerdings O. Ritschl in diesem Punkt nicht mit ihm übereinstimmen<sup>1</sup>. Auch die von Baeck angeführte Definition Rades, die als dogmenbildende Instanzen sowohl staatliche wie kirchliche Obrigkeiten anerkennt, entfernt sich von Harnacks Fassung des Begriffs. Größere Uebereinstimmung besteht bezüglich des anderen von Baeck hervorgehobenen Begriffskriteriums, der begrifflichen Formulierung des Dogmas. Allein so einleuchtend dieses Kriterium erscheint, so gibt Troeltsch es doch im Grunde preis. wenn er neben den offiziell formulierten Lehrsatzungen "auch die nur in Ueberlieferung und Gemeingeist enthaltenen allgemein anerkannten Lehrstücke als "latente Dogmen" anerkennt2. Die Differenz dieser Auffassungen ist offenbar auch für die Frage nach dem Dogmencharakter der jüdischen Glaubenslehren von Bedeutung. Wenigstens von Ansätzen zur Dogmenbildung im Judentum dürfte sich auf Grund der weiteren Fassungen des Begriffes wohl reden lassen. Die Entscheidung zwischen den verschiedenen Begriffsbestimmungen aber ist Sache wissenschaftlicher Zweckmäßigkeit, und da für sie durchaus die Bedürfnisse und Erkenntnisziele der christlichen Theologie, in der der Dogmenbegriff heimisch ist, maßgebend sind, muß es dieser überlassen bleiben, die Entscheidung zu treffen. Die Konsequenzen der verschiedenen Definitionsversuche für die Beurteilung der jüdischen Lehrbildung im einzelnen zu verfolgen, dürfte kaum allzu großen Gewinn versprechen. Ich sehe darum von einer Entscheidung der terminologischen Frage ab und beschränke mich auf die Behandlung des sachlichen Problems, ob und in welchem Sinne die Glaubensvorstellungen des Judentums eine allgemeinverbindliche Normierung erfahren haben.

Auf dieses Problem bezieht sich der oben erwähnte sachliche Gegensatz zwischen Scheftelowitz und Baeck. Was Scheftelowitz dazu veranlaßt, den jüdischen Glaubensvorstellungen dogmatischen Charakter zuzusprechen, ist die Ueberzeugung, daß die jüdische Religion einen Inbegriff von autoritativ festgesetzten Glaubenslehren besitzt, die zwar nicht in einen fixierten Wortlaut gekleidet, ihrem Sinn nach aber eindeutig bestimmt sind und von jedem Juden anerkannt werden müssen (S. 67). Entsprechend steht hinter Baecks Ablehnung des Dogmenbegriffs die sachliche Behauptung, im Judentum als einer Gemeindereligion stehe begrifflich am Anfang "der Glaube des Einzelnen", dessen "Forschen und Suchen" sich auch "auf die Lehre erstrecke". Der Versuch einer Klärung dieses sachlichen Gegensatzes soll in den folgenden Ausführungen gemacht werden.

Vgl. zu der Kontroverse Loofs in Haucks Realenzyklopädie für protestantische Theologie, Bd. IV<sup>3</sup>, S. 760 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. die Belege bei Baeck, S. 231.

Auch bei unserer Fragestellung behält die von Baeck gegen die Annahme einer Dogmenbildung im Judentum angeführte Tatsache, daß die jüdischen Glaubenslehren niemals eine autoritative begriffliche Formulierung erfahren haben, entscheidende Bedeutung. Denn sie zeigt, daß niemals eine autoritative Instanz den Versuch gemacht hat, den Inbegriff der für jeden Juden verbindlichen Glaubenslehren systematisch festzulegen. Dafür bietet den besten Beweis die in der Frage der Dogmenbildung im Judentum soviel erörterte Mischna Sanhedrin X, 1, die dem Leugner der Auferstehung und der Göttlichkeit der Thora den Anteil an der künftigen Welt abspricht und beiden Glaubenssätzen damit allgemein verpflichtende Kraft zuerkennt. Die Mischna will diese beiden Glaubenssätze nicht als die allein verpflichtenden bezeichnen, sondern hebt sie, um bestimmten Irrlehren entgegenzutreten, aus einer Vielheit grundsätzlich gleichartiger Lehren heraus. Sie ist auch weit davon entfernt, den beiden Prinzipien erst autoritäre Geltung verleihen zu wollen. Davon kann bei dem Prinzip der Göttlichkeit der Thora auch nicht in dem Sinne die Rede sein, in dem etwa die Proklamierung eines Dogmas innerhalb der katholischen Kirche eine an sich schon früher giltige Glaubenswahrheit zu ausdrücklicher Anerkennung bringt. Die Mischna setzt ihre Geltung als gegeben voraus und stellt nur fest, daß ihre Leugnung den Selbstausschluß aus der Gemeinde Israels bedeutet. Erst recht gilt das Gleiche, wenn bestimmte Glaubenswahrheiten sich dadurch als allgemein giltig erweisen, daß sie in dem Gemeindegebet einen Ausdruck finden. Auch hier soll keine Glaubenswahrheit dogmatisch festgelegt, sondern der gemeinsamen Glaubensüberzeugung der Gemeinde Ausdruck gegeben werden. Von einem dogmenschaffenden Akte, wie ihn Scheftelowitz voraussetzt, ist somit nirgends die Rede. Bei dieser Feststellung handelt es sich nicht nur um die Herausarbeitung einer wissenschaftlichen Nuance, sondern um Klärung einer grundsätzlich wichtigen Tatsache. Die jüdische Tradition kennt keine Fixierung von Glaubenslehren, sondern setzt den Glauben der Gemeinde als etwas Gegebenes voraus und will ihn nur je nach Bedürfnis zum Ausdruck bringen.

Das hat die außerordentlich wichtige Konsequenz, daß niemals ein erschöpfender Ausdruck des gemeinschaftlichen Glaubens gegeben Es wird wohl vorausgesetzt, daß es eine Glaubenswahrheit gibt, die für alle Angehörigen der jüdischen Gemeinschaft gilt, aber diese Wahrheit wird niemals systematisch expliziert. Die Grenze zwischen dem Allgemeingiltigen und dem Variabeln wird nirgends fest gezogen. Tatsächlich ist es denn auch schlechterdings unmöglich anzugeben, wo diese Grenze im Sinne der talmudischen Tradition im Einzelnen verläuft. Diese Schwierigkeit hat sich überall ergeben, wo der Versuch einer dogmatischen Fixierung des jüdischen Glaubensinhalts gemacht worden ist. Wir begegnen ihr zum ersten Male in den Diskussionen unserer mittelalterlichen Religionsphilosophie über die Grundlehren des Judentums. Die späteren Religionsphilosophen werfen dem Maimonides vor, daß in der Aufstellung seiner dreizehn Glaubenslehren kein Prinzip der Auswahl gerade dieser Grundlehren aus dem Ganzen der jüdischen Glaubenswahrheiten erkennbar sei.

Bei ihren eigenen Versuchen aber, die Grundlehren des Judentums festzustellen, stützen sie sich in der Hauptsache auf innere Kriterien. Der talmudischen Tradition vermögen sie keine Richtschnur zu entnehmen. Auch wenn es richtig wäre, daß der Unterschied der Grundlehren von den sonstigen Glaubenswahrheiten des Judentums bei ihnen nicht dogmatische, sondern eine lediglich methodische Bedeutung hat, hätten sie sich mit den Aussagen des Talmuds über die allgemeinverbindlichen Glaubenslehren des Judentums auseinandergesetzt, wenn sie solche Aussagen in ihm vorgefunden hätten. Vor derselben Schwierigkeit aber stehen auch alle modernen Versuche, auf Grund der talmudischen Tradition zu einer Fixierung des allgemeinverbindlichen Glaubensinhalts des Judentums zu gelangen. kann wohl behaupten, daß das Judentum "ein Dogma" hat, aber man kommt in die größte Verlegenheit, wenn man "die Dogmen" des Judentums namhaft machen soll. Was Scheftelowitz an "Dogmen" im einzelnen zusammenstellt, bringt in seiner Zufälligkeit und Systemlosigkeit diese Verlegenheit zu deutlichem Ausdruck. Das liegt nicht an ihm, sondern an dem Material, aus dem sich ein System allgemein anerkannter Glaubenswahrheiten schlechterdings nicht herausholen läßt.

Mit dieser Labilität des Umfangs der als allgemeingültig anerkannten Glaubenswahrheit verbindet sich eine ähnliche, wenn auch geringere, Labilität ihres Inhaltes. Auch diejenigen Glaubenslehren, die als allgemeinverbindlich gelten, sind größenteils in ihrem Sinn nicht so eindeutig festgelegt, daß ihre einheitliche Auffassung gesichert wäre. Das Fehlen eines fixierten Wortlautes ist gerade in dieser Beziehung von größter Wichtigkeit. Da die jüdischen Glaubenslehren niemals autoritativ formuliert worden sind, war im Judentum eine außerordentlich viel größere Freiheit der Auffassung und Entwicklung des Glaubensinhaltes möglich als in der christlichen Kirche. Schon in der talmudischen Hagada läßt sich dieser Sachverhalt leicht belegen. Vor allem aber zeigt die mittelalterliche Religionsphilosophie, wie tiefgehende Umbildungen der autoritativ anerkannten Glaubenslehren unter dem Einfluß einer ganz anders orientierten Metaphysik möglich waren. Mit der biblischen Schöpfungslehre glaubte nicht nur Gersonides die Annahme einer ewigen unerschaffenen Materie verbinden zu können. Maimonides, der den biblischen Schöpfungsglauben gegen den Aristotelismus verteidigt, hält doch eine noch viel weitergehende Umbildung dieser Lehre als die des Gersonides für möglich, wenn er erklärt, den Wortlaut der Bibel auch mit der Lehre von der Weltewigkeit vereinigen zu können, falls ein strikter philosophischer Beweis für diese Lehre zu erbringen wäre. Nicht minder eingreifend ist die Umbildung der Lehre vom göttlichen Wissen und des eng mit ihr zusammenhängenden Vorsehungsglaubens. Ibn Esra und Gersonides beschränkt sich das Wissen Gottes auf das Allgemeine und erfaßt das Einzelne nicht in seiner Individualität, sondern nur in seiner Bedingtheit durch den allgemeinen Zusammen-Endlich wird der Unsterblichkeitsglaube, der freilich im Talmud — wohl infolge des konkurrierenden Auferstehungsgedankens merkwürdig wenig durchgebildet ist, vielfach im Sinne der philosophischen Doktrin von der Ewigkeit des "erworbenen Intellekts"

verstanden, d. h. es wird nur dem philosophischen Denker die Unsterblichkeit zuerkannt und diese in einer Art vorgestellt, bei der von einem individuellen Fortleben kaum die Rede sein kann. Dieses freie Schalten der Spekulation mit den überkommenen Glaubensvorstellungen wäre undenkbar gewesen, wenn diese in begrifflich fixierter Form vorgelegen hätten.

Diese Tatsachen aber dürfen keineswegs im Sinne der verbreiteten Meinung gedeutet werden, im Judentum herrsche das Prinzip der Glaubensfreiheit<sup>1</sup>. Weder ist es zulässig, die sich aus dem Zustande der überlieferten Glaubensvorstellungen ergebende Möglichkeit einer relativ freien religiösen Gedankenbildung als gewollt und beabsichtigt anzusehen, noch besteht tatsächlich eine Glaubensfreiheit in dem gemeinten grundsätzlichen Sinne. Grundsätzlich gilt vielmehr im überlieferten Judentum die Glaubensüberzeugung als autoritär gebunden. Das gilt zunächst in bezug auf den Glauben an den göttlichen Ursprung der Thora. Dieser Glaube wird von jedem Juden gefordert, seine Bestreitung gilt als ketzerische Leugnung des Judentums selbst. Diesem Geltungsanspruch des Offenbarungsglaubens gegenüber ist die Frage nicht mehr zulässig, auf welche Autorität er sich stütze. Denn dieses religiöse "Formalprinzip" ist seinerseits das autoritätsetzende Prinzip, durch das erst der Begriff der religiösen Autorität konstituiert wird. Wo es überhaupt autoritative Religion gibt, ist das Prinzip der Autorität notwendig ein Letztes und Ursprüngliches. Daß im überlieferten Judentum der Glaube an die Göttlichkeit der Thora und im weiteren Sinne der heiligen Schrift überhaupt, diese verpflichtende Kraft besitzt, ergibt sich, sofern es überhaupt eines Beweises bedarf, ohne weiteres daraus, daß er die Voraussetzung für die Geltung des Religionsgesetzes ist, dessen Verbindlichkeit allein auf seinem göttlichen Ursprung beruht. praktische Autorität der Halacha ist ohne diese theoretische Voraussetzung unmöglich. Der Satz, daß nur auf dem Gebiet der Halacha eine allgemeingültige Norm, auf dem der Hagada aber völlige Freiheit herrscht, scheint freilich für dieses Prinzip keinen Platz übrig zu lassen. Allein das zeigt nur, daß dieser Satz nicht in uneingeschränkter Allgemeinheit gelten kann. Der Begriff der Hagada, der rein negativ bestimmt ist und den ganzen nichtgesetzlichen Teil der Lehre umfaßt, schließt offenbar Elemente von durchaus verschiedener religiöser Geltung in sich. Ordnet man ihm auch die letzten Glaubenswahrheiten unter, welche die Geltung der Halacha erst möglich machen, so kann sich auf sie das Prinzip der hagadischen Freiheit offenbar nicht beziehen. Das ist ohne Zweifel auch die von der Tradition als selbstverständlich vorausgesetzte Auffassung. Allerdings ist es charakteristisch, daß die allgemeingültige Glaubenswahrheit nirgends ausdrücklich als eine besondere Sphäre ausgezeichnet wird. Diese Tatsache allein reicht aus, um zu zeigen, daß ein Akt der Fixierung von Glaubenssätzen unserer Tradition durchaus fremd ist.

In unserem jetzigen Zusammenhange genügt es, mit einem Wort darauf hinzuweisen, daß derselbe Geltungsanspruch auch dem Glauben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gegen diese Meinung wendet sich schon Geiger, Jüdische Zeitschrift, Bd. I, S. 279.

an den göttlichen Ursprung der mündlichen Lehre zukommt, auf den sich die Autorität der nicht in der Schrift selbst enthaltenen Gesetzesbestimmungen stützt. Der Talmud bringt dies zu deutlichem Ausdruck, wenn er jeden als einen Verächter des göttlichen Wortes bezeichnet, der irgendeiner anerkannten Gesetzesdeutung den göttlichen Ursprung abspricht (Sanhedrin 99a). Die Unbekümmertheit des Talmuds um die Präzisierung seiner dogmatischen Voraussetzungen tritt freilich diesem Prinzip gegenüber besonders frappierend zutage. Der Glaube an den göttlichen Ursprung der mündlichen Lehre wird mit größter Nachdrücklichkeit gefordert, aber wie weit der Begriff der offenbarten mündlichen Lehre zu fassen ist, was in ihr göttlichen, was menschlichen Ursprungs ist, darüber läßt sich den Aeußerungen des Talmuds, die oft sehr weit auseinandergehen, und in denen ernste Behauptung und agadisches Spiel manchmal ununterscheidbar ineinandergewoben sind, schwer etwas Bestimmtes entnehmen. Wunder, daß unter den Auslegern des Talmuds z. B. über die wichtige Frage, ob die Herleitung der religionsgesetzlichen Vorschriften aus der Thora mit Hilfe der überlieferten Deutungsregeln offenbart oder von den Schriftgelehrten selbst geschaffen, ob sie ernstgemeint oder als bloße Anlehnung zu verstehen sei, die entgegengesetztesten Auffassungen vertreten werden konnten<sup>1</sup>.

Diese Geltung des Offenbarungsglaubens involviert nun aber, wie leicht zu sehen ist, den autoritären Charakter der Glaubenswahrheit überhaupt. Mit dem Glauben an den göttlichen Ursprung der schriftlichen und der mündlichen Lehre wird auch der Glaube an die Wahrheit ihres Inhaltes von jedem Juden gefordert. In Offenbarung und Ueberlieferung ist die Glaubenswahrheit als etwas Gegebenes enthalten, und an diesen gegebenen Glauben der Gemeinde ist jeder einzelne gebunden. Sein Suchen und Forschen hat nur den wahren Sinn dieser Glaubenswahrheit festzustellen. der Spielraum auch ist, der sich der individuellen religiösen Gedankenbildung damit eröffnet, der Idee nach stellt sich doch die religiöse Wahrheit als ein Festgegebenes dar. In der mittelalterlichen Diskussion des Dogmenproblems ist dieser Sachverhalt sehr klar erkannt. Simon ben Zemach Duran und ihm folgend Josef Albo setzen die in dem Prinzip der Göttlichkeit der Thora enthaltenen Konsequenzen ganz in dem eben entwickelten Sinne auseinander. Daß eine Lehre objektiv der Thora widerspricht, macht ihre Anhänger noch nicht zu Ketzern, solange sie glauben, sich in Uebereinstimmung mit der Thora zu befinden. Dagegen ist jede bewußte Bestreitung irgendeines, auch des unwichtigsten, Satzes der Thora, nicht mehr ein entschuldbarer Irrtum, sondern ketzerische Auflehnung gegen die Offenbarungsautorität2. Alle Freiheit in der Deutung des Sinnes der Offenbarung, alle Anpassung ihrer Lehren an die Doktrinen der Philosophie hebt somit den Gedanken nicht auf, daß die religiöse Ueberzeugung in ihr ihre feste und unverbrüchliche Norm hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Geiger, Nachgelassene Schriften, Bd. I, S. 102 ff.; Kaatz, Die mündliche Lehre und ihr Dogma, I, S. 30 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Simon ben Zemach Duran, Einleitung zum Hiobkommentar, Kap. IX; Albo, Ikkarim, I, Kap. II.

Diese grundsätzliche Ueberzeugung erscheint allerdings praktisch bedeutungslos, solange eine schrankenlose Freiheit in der Deutung der Offenbarung besteht. Auch für dieses Problem sind die freilich nicht von historischen, sondern von normativen Gesichtspunkten bestimmten Ausführungen unserer spätmittelalterlichen Religionsphilosophen über die Grundlehren des Judentums lehrreich. Während Maimonides bei der Aufstellung seiner dreizehn Glaubenssätze primär von dem Interesse an der Rationalisierung des Judentums geleitet ist, waltet besonders bei Chasdai Creskas, aber auch bei seinen Nachfolgern, in der Festlegung der Glaubensprinzipien das Bedürfnis vor, die philosophische Deutung der Schrift in bestimmte Grenzen einzuschließen. Den Glaubensprinzipien gegenüber ist eine Umdeutung nicht zulässig. Sie sind darum von dem sonstigen Inhalt der Lehre nicht nur ihrer logischen Stellung, sondern ihrer dogmatischen Geltung nach verschieden. Das Kriterium für die Ableitung der so ausgezeichneten Grundprinzipien besteht (bei Creskas allerdings nur für die oberste Kategorie der Dogmen) darin, daß sie Voraussetzungen des Offenbarungsbegriffes selbst sind. Diese begriffliche Ableitung des allgemeinverbindlichen Glaubensinhalts aus dem Offenbarungsprinzip bringt einen Zusammenhang zum Ausdruck, der auch in der geschichtlichen Wirklichkeit besteht. Mit dem Offenbarungsglauben des Judentums war, auch geschichtlich gesehen, eine Reihe anderer Glaubensüberzeugungen untrennbar verbunden, die an seinem autoritären Charakter Anteil hatten und ebensowenig wie er selbst der ausdrücklichen dogmatischen Festlegung bedurften, um den Glauben der Gemeinde zu beherrschen. Die Ueberzeugung, daß in der Thora die religiöse Wahrheit ein für allemal gegeben ist, löst sich somit nicht in ein bloßes Postulat auf; sie findet ihre Erfüllung in einer Reihe religiöser Ideen, die kraft ihres Zusammenhanges mit dem Offenbarungsglauben selbst ein festes Element des Glaubens bilden. Die Gedanken der Vorsehung, der Vergeltung, des Wunders, um nur Einiges zu nennen, blieben in unerschütterlicher Geltung und mußten es bleiben, solange der göttliche Ursprung der Thora als Grundlage des jüdischen Glaubens anerkannt wurde. Auch die freieste philosophische Umdeutung des Judentums hat diese Prinzipien als solche niemals negiert, sondern ihnen nur einen veränderten Sinn untergelegt, der freilich von ihren Gegnern als unvereinbar mit dem Offenbarungsgedanken bezeichnet wird.

Aehnliche Autorität besaßen aber auch andere Glaubensüberzeugungen, die nicht in solchem Zusammenhange mit dem Offenbarungsprinzip standen. Der Glaube an den Messias, an die Unsterblichkeit und die Auferstehung, ist nicht nur tatsächlich unangefochten geblieben, er galt auch als unanfechtbar. Die Messiashoffnung war in den Propheten so deutlich ausgesprochen, daß ihre Bezweiflung schlechterdings ausgeschlossen war. Der Auferstehungsgedanke war durch die Mischna, die seine Leugnung mit der Be-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Jul. Guttmann, Religion und Wissenschaft im mittelalterlichen und im modernen Denken, in Festschrift zum 50 jährigen Bestehen der Hochschule für die Wissenschaft des Judentums, S. 152.

streitung der Göttlichkeit der Thora auf eine Stufe stellte, vor jeder Anfechtung geschützt. Vor allem aber machte der Ausdruck dieser Glaubensüberzeugungen in dem Gemeindegebet sie zu Elementen der allgemeinverbindlichen religiösen Ueberlieferung. So wenig auch ihrer Aufnahme in das Gebet die Intention einer dogmatischen Fixierung zugrunde lag, hat sie doch die Wirkung, ihnen eine dogmatische Dignität zu verleihen. Dasselbe gilt von den anderen erwähnten Die Autorität des Ueberlieferungsprinzips teilt sich den Glaubensüberzeugungen mit, die in den maßgeblichen Ueber-lieferungsquellen bestimmten Ausdruck gefunden haben.

Nicht ein normierender Akt irgend einer Behörde gibt dem Judentum, wie wir zusammenfassend sagen dürfen, seine Glaubensgrundlage, aber durch die Autorität des Offenbarungs- und Ueberlieferungsglaubens ist die religiöse Ueberzeugung der Gemeinde auch Sucht man die talmudische Literatur nach inhaltlich gebunden. Aeußerungen ab, die bestimmten Glaubenssätzen dogmatische Geltung zusprechen, so findet man günstigenfalls ein Konglomerat zufälliger Einzelheiten. Nur aus dem Sinn des Offenbarungsgedankens und der den Gottesdienst erfüllenden Ideenwelt läßt sich die Glaubensgrundlage des Judentums bestimmen. Die Heraushebung dieser Glaubensgrundlagen ist naturgemäß dem religiösen Leben selbst fremd, das sich an die überlieferte Wahrheit gebunden fühlt, ohne sich darüber Rechenschaft zu geben, was zu ihrem Bestande gehört. Das hat die oben dargelegten Konsequenzen, daß das normativ Gültige gegen das Variable nicht fest abgegrenzt ist und auch inhaltlich in einer gewissen Vieldeutigkeit verbleibt. Die Elastizität dieser Bindung ist es, welche die relative Freiheit der religiösen Gedankenbildung im Judentum ermöglicht und vielfach den Anschein einer vollkommenen Glaubensfreiheit erzeugt hat.

#### II.

Der im Vorstehenden skizzierte Sachverhalt ist für die religiöse Eigenart des Judentums sehr aufschlußreich. Die Normierung des Glaubensinhalts im Judentum ist ganz und gar durch seinen Offenbarungsbegriff bestimmt. Die Autoritätsbildung im Judentum beruht in dieser wie in jeder anderen Beziehung auf seinem Charakter als Schriftreligion, für die auf allen Gebieten des religiösen Lebens "die Schrift", die in dem heiligen Buch endgültig fixierte göttliche Offenbarung, oberste Autorität ist. Damit ist zunächst der geschichtliche Charakter des Offenbarungsbegriffs gegeben. Die göttliche Offenbarung ist ein geschichtlich fixierter Vorgang, in dem die religiöse Wahrheit ihre Quelle hat. Alles spätere religiöse Leben weiß sich an diesen Ursprung gebunden und findet die religiöse Wahrheit als etwas Gegebenes vor. Das ist ganz anders in den Religionen, die einen sich immer wiederholenden Offenbarungsprozeß, eine immer erneute Mitteilung der Gottheit kennen, mag diese nun bestimmten

Auf die Bedeutung der "liturgischen Sanktionierung" von Glaubens-lehren weisen Leopold Löw, Gesammelte Schriften, Bd. I, S. 171, und ähnlich Scheftelowitz a. a. O. S. 71 mit Recht hin. Was gegen die Verwendung dieser Feststellung im Sinne ihres Dogmenbegriffs zu sagen ist, ergibt sich aus dem Text von selbst.

Personen kraft ihrer individuellen religiösen Begnadung oder mag sie den Inhabern eines bestimmten Amtes zuteil werden. In beiden Fällen ist das religiöse Leben von der persönlichen Autorität der Offenbarungsträger beherrscht, und der Prozeß der Mitteilung Gottes ist ein grundsätzlich unabgeschlossener. So groß auch die faktische Bedeutung der geschichtlichen Ueberlieferung in solchen Religionen sein mag, der Idee nach ist das religiöse Leben hier nicht auf die Das vorexilische Israel kennt auch diese Geschichte gegründet. Formen religiöser Autorität, sowohl die auf persönlicher Berufung beruhende Autorität des Propheten, wie die Amtsautorität des Priesters. Wie beide sich in der vorexilischen Zeit zu der Autorität der geschichtlichen Offenbarung verhalten, braucht hier nicht untersucht zu werden. Die mit dem Exil einsetzende Entwicklung läßt jedenfalls allein die geschichtliche Offenbarung als oberste Autorität bestehen. Nicht nur gilt die Offenbarung sowohl durch den Propheten wie durch den Priester bald als abgeschlossen und rückt damit selbst in die Geschichte hinein, auch für die Auffassung der Vergangenheit wird das geschichtliche Offenbarungsprinzip in voller Konsequenz durchgeführt. Die religionsbegründende Prophetie des Mose wird auf das Schärfste von der späteren Prophetie unterschieden, und in allen grundsätzlichen religiösen Fragen ist sie die Norm, an die Prophet und Priester wie jeder andere Angehörige des Judentums gebunden Mit der Offenbarung an Mose gilt die für alle Zukunft verbindliche religiöse Norm als endgültig festgelegt 1.

Dieser geschichtliche Offenbarungsbegriff bietet an sich schon die Grundlage für eine wesentlich festere oder jedenfalls doch stabilere Autoritätsbildung als sie der Gedanke einer immer erneuten göttlichen Weit stärker noch wirkt in der gleichen Mitteilung ermöglicht. Richtung die schriftliche Fixierung der Offenbarung. Was als Brauch und Sitte oder als die überkommene Vorstellungswelt einer religiösen Gemeinschaft fließend und wandelbar ist, befestigt sich, sobald es literarische Gestalt gewonnen hat. Die Buchreligionen, die eine heilige Urkunde als die das ganze religiöse Leben bestimmende Norm ansehen, stellen hinsichtlich der religiösen Autoritätsbildung in der Tat eine eigene Kategorie dar. Sie bieten die Möglichkeit, eine religiöse Idee derart festzuhalten und zu geschichtlicher Wirkung zu bringen, wie es kaum auf einem anderen Wege möglich ist. Das Judentum hat dieses Prinzip der Schriftautorität mit besonderer Bestimmtheit durchgeführt und auch sein Ueberlieferungsprinzip hat trotz der Möglichkeiten, die es zur interpretierenden Umbildung des Schriftinhaltes bietet, grundsätzlich die Schriftautorität nur gestärkt.

In wieweit dieses formale Prinzip der Schriftautorität zu einer Normierung auch des Glaubensinhaltes führt, hängt freilich sehr entscheidend auch von dem Inhalt der heiligen Schriften ab, und die Besonderheit der jüdischen Entwicklung ist demgemäß nicht minder auch durch die inhaltliche Eigenart der Bibel bestimmt. Sie enthält

<sup>1</sup> Der Satz des Talmuds, daß kein Prophet befugt ist, etwas neues zur Thora hinzuzufügen (Megilla 2b), bezieht sich zwar unmittelbar nur auf das halachische Gebiet, bringt aber die grundsätzliche Unterordnung der späteren Propheten unter die religionsbegründende mosaische Offenbarung zu klarem Ausdruck.

nicht nur eine religiöse Gesetzgebung, sondern die Offenbarung einer in sich geschlossenen religiösen Ideenwelt, die freilich ohne alle begriffliche Reflexion rein in der Form religiöser Intuition auftritt, aber im Gegensatz zu aller Bildlichkeit und Phantastik des Mythos in unmißverständlicher Klarheit ausgesprochen wird. Diese in dem Gedanken des überweltlichen Schöpfergottes wurzelnde religiöse Ideenwelt wird von der Bibel selbst dem Irrwahn des Heidentums mit einer in der Geschichte der Religion bis dahin unbekannten Exklusivität des Wahrheitsanspruchs als "die" religiöse Wahrheit gegenübergestellt. Nach der Durchbildung des Prinzips der Schriftautorität mußte diese sich darum notwendig ebensosehr wie auf das offenbarte Gottesgesetz auch auf die offenbarte religiöse Wahrheit als den Kern der judischen Lehre erstrecken und sie zur Norm des Glaubens der Gemeinde machen, der sich fortan nur als Ausdruck der in der Schrift niedergelegten Wahrheit betrachtet. Das schloß freilich die Weiterbildung des Ideengehaltes der Bibel ebensowenig aus wie die des Religionsgesetzes. Aber nachdem das inzwischen zur Herrschaft gelangte Ueberlieferungsprinzip dazu geführt hatte, auch diese Neubildungen, wie den Glauben an die Auferstehung und an eine Vergeltung nach dem Tode, zum Bestand der ursprünglichen Ueberlieferung zu rechnen und mit ihrer Autorität auszustatten, nachdem ferner diese Ueberlieferung in ihren Hauptzügen festgelegt war, stellte sich nunmehr der Glaube der Gemeinde als ein endgültig Gegebenes dar, das jeder Angehörige der Gemeinde anzuerkennen hatte.

Daß nun aber die Normierung des jüdischen Glaubens auf dieser Stufe stehen geblieben und daß es zu keiner dogmenartigen Festlegung seines Inhaltes gekommen ist, hat man oft damit erklärt, daß es dem Judentum an einer dogmenbildenden Instanz, an einer zur Festlegung seines Inhalts befugten Behörde gefehlt habe. Nach ähnlicher Richtung geht der tieferdringende Erklärungsversuch Baecks (S. 235), der meint, das Judentum habe kein Dogma bilden können. weil es seinem Wesen nach Gemeindereligion sei, in der begrifflich der Glaube des einzelnen am Anfang stehe und Träger der Tradition sei. Daß indessen der Charakter des Judentums als Gemeindereligion eine Dogmenbildung nicht ausgeschlossen hätte, zeigt seine Entwicklung auf religionsgesetzlichem Gebiet. Auch hier steht der einzelne im gleichen Sinne am Anfang. Darum aber hat doch eine bis ins einzelnste gehende Normenbildung stattgefunden. Gewiß ist Baeck damit im Recht, daß dem Judentum als Gemeindereligion das Autoritätsprinzip der Kirche fremd ist. Der einzelne empfängt die Wahrheit nicht aus der Hand der Kirche, sondern ist unmittelbar der Empfänger und Träger der göttlichen Lehre. Allein er ist in der Interpretation des göttlichen Gesetzes nicht autonom, sondern an dessen authentische Deutung gebunden. Dieser Grundsatz, für den sich der Talmud fast auf den schlichten Wortsinn der Thora berufen kann, macht auf dem Boden der Gemeindereligion eine Autoritätsbildung, eine einheitliche Regelung des religiösen Lebens der Gemeindeangehörigen möglich<sup>1</sup>. Er ist zunächst die Grundlage

Sifre zu Deuteronomium 17<sub>10</sub>, 11; b. Sanhedrin 87a; vgl. Mischne Thora, Hilchot Mamrim, Kap. I.

für die Autorität des Synhedrions, das von einer kirchlichen Behörde im eigentlichen Sinne indessen dadurch scharf unterschieden bleibt, daß es nicht kraft eigenen Rechtes, sondern nur als die von der Thora legitimierte Interpretationsinstanz Anerkennung seiner Bestimmungen zu fordern hat. Er ermöglicht aber, daß auch nach Auflösung jeder Zentralbehörde und jeder organisatorischen Einheit des Judentums eine Regelung der religiösen Praxis durch die Autorität der durch ihre Sachkunde legitimierten Gelehrten weiter bestehen bleibt. Diese auf dem Boden der Gemeindereligion erwachsene Art der Autoritätsbildung war ihrem Wesen nach ebensogut auf dogmatische wie auf religionsgesetzliche Fragen anwendbar und hätte eine authentische Auslegung der Lehre auch in dogmatischer Beziehung ermöglicht. Nachdem diese freilich im Talmud unterblieben war, konnte sie von den späteren Gesetzeslehrern, die ihre Autorität nur auf den Talmud stützen konnten, nicht mehr nachgeholt werden, sodaß es damals wirklich an einer dogmenbildenden Instanz fehlte. Dagegen waren im talmudischen Zeitalter die äußeren Möglichkeiten zur Dogmen-

bildung durchaus vorhanden.

Daß sie unterblieben ist, hängt nicht mit der Art des Aufbaus der jüdischen Religionsgemeinschaft sondern mit dem Inhalt der jüdischen Religiosität zusammen. Auch darauf ist bereits mehrfach hingewiesen worden und ich kann mich insbesondere Baecks diesbezüglichen Ausführungen (S. 235) in allem Wesentlichen anschließen. Alle spezifischen Motive, die zur Festlegung eines Glaubensbekenntnisses Veranlassung geben konnten, waren dem talmudischen Juden-Zur Aufrechterhaltung der Einheit im Glauben der Gemeinde reichte die früher geschilderte Art der Normierung völlig aus, weil es dogmatische Lehrstreitigkeiten, die eine Entscheidung gefordert hätten, kaum gab. Zur Abwehr der von außen kommenden oder aus dem talmudischen Judentum herausführenden religiösen Strömungen wie des Sadduzäismus, des Christentums oder der antinomistischen Gnosis waren andere Mittel als eine dogmatische Festlegung des Judentums erforderlich. Allenfalls galt es, einzelne angefochtene Glaubenslehren im Glauben der Gemeinde zu befestigen. Zu Glaubensstreitigkeiten im Inneren des talmudischen Judentums selbst aber haben diese Bewegungen nicht geführt. Die Verschiedenheiten in den hagadischen Spekulationen über die religiösen Grundfragen aber ließen das, was als der gemeinsame Glaube der Gemeinde galt, unberührt und forderten zu keiner autoritativen Entscheidung heraus.

Damit aber berühren wir schon ein anderes, tiefer liegendes, Moment. Das Judentum brauchte keine dogmatische Fixierung seines Glaubensinhaltes, weil es dem Glauben nicht die Erlösungsbedeutung zuschreibt, die im Christentum die Entwicklung des Dogmas veranlaßt. Der Glaube an Gott, seine Lehre und seine Verheißungen ist gewiß auch im Judentum Grundelement der Frömmigkeit und damit Voraussetzung des Heiles. Aber die Vorstellung von einer Erlösung durch den Glauben, sei es im Sinne der christlichen Rechtfertigungslehre, sei es im Sinne eines gnostischen Glaubensbegriffes, ist dem Judentum fremd, und damit fehlt ihm die Veranlassung, den Inhalt des rechten Glaubens begrifflich zu explizieren und autoritativ festzulegen. Die Anerkennung des Glaubens an den Inhalt der Thora

und der Ueberlieferung, die es von seinen Bekennern verlangt, setzt keine begriffliche Explikation dieses Inhalts voraus. Charakteristischerweise ändert sich das in dem Augenblick, als im Mittelalter unter dem Eindruck der aristotelischen Schulphilosophie die rechte Erkenntnis Gottes zur Bedingung der Gemeinschaft mit ihm und des ewigen Lebens gemacht wird. Die Fixierung der Dogmen des Judentums bei Maimonides und einem Teile seiner Nachfolger will die zum Heile führende rechte Erkenntnis festlegen. Die Intellektualisierung des Glaubensbegriffes führt zur Fixierung des Glaubensinhaltes. Das talmudische Judentum aber kennt zwar auch vielfache Reflexion über den Glaubensinhalt, aber diese Reflexion geht nicht in den Glauben selbst ein. Auch in seiner talmudischen Phase bleibt das Judentum naive Religion und hat deshalb keinen Antrieb zur begrifflichen Explikation seines Gehaltes in sich.

#### III.

Wir haben das überlieferte Judentum trotz aller Wandlungen, die es seit dem talmudischen Zeitalter durchgemacht hat, als eine einheitliche Größe behandeln können. Denn die geschilderte Form der Glaubensnormierung hängt so eng mit dem Öffenbarungs- und Ueberlieferungsglauben des Judentums zusammen, daß sie sich mit ihm durch alle diese Wandlungen hindurch erhalten hat. Sie besteht auch im gegenwärtigen Judentum überall da noch fort, wo der Glaube an den göttlichen Ursprung der schriftlichen und mündlichen Lehre im Sinne des traditionellen Offenbarungsbegriffs die Grundlage des religiösen Lebens bildet. Dabei fehlt es heut an den Möglichkeiten der Deutung und Umdeutung des Bibelwortes, deren sich der mittelalterliche Rationalismus in voller Gutgläubigkeit bedienen konnte. Die strengere philologische Bindung an das Bibelwort hat auch eine engere religiöse Bindung zur Folge. Die Schwierigkeit, etwa den Entwicklungsgedanken der modernen Naturwissenschaft oder auch nur die heutigen Vorstellungen vom Alter der Erde mit dem biblischen Schöpfungsbericht in Einklang zu setzen, ist infolgedessen ungleich größer als die Ueberbrückung ähnlicher Gegensätze für einen mittelalterlichen Denker war. Doch ist hier nicht der Ort, auf diese Problemlage und die Möglichkeiten, ihrer Herr zu werden, im Einzelnen einzugehen.

Dagegen haben wir noch in Kürze darzulegen, daß sich die Sachlage von Grund aus ändert, sobald der Glaube an die Verbalinspiration der Thora und an den sinaitischen Ursprung der mündlichen Lehre aufgegeben wird. Mit der Preisgabe dieser Form des Offenbarungsglaubens hört die Bibel und erst recht die Ueberlieferung auf, in dem Sinne Norm des Glaubens zu sein, daß jeder ihrer Sätze autoritär bindend ist. Der freiere Inspirationsbegriff, der an Stelle des Gedankens der Verbalinspiration tritt, enthält seinem Wesen nach keine Bindung an den Wortlaut der Bibel mehr in sich. Die Glaubenswelt des Judentums rückt außerdem in das Licht der geschichtlichen Entwicklung. Es ist nunmehr evident, daß sie in der Bibel selbst eine starke Entwicklung durchgemacht hat und daß wichtige religiöse Prinzipien erst der nachbiblischen Zeit angehören. Die Konsequenzen, die sich aus der Aufgabe des alten supranaturalistischen Offenbarungs-

begriffes ergeben, sind in dieser Beziehung im Judentum grundsätzlich genau die gleichen wie in den christlichen Kirchen. Das wird nur darum nicht immer mit voller Klarheit erkannt, weil sich diese Konsequenzen im Judentum sehr viel stärker für das Religionsgesetz als für den Glaubensgehalt seiner Lehre geltend machen. Der Kampf der religiösen Richtungen bewegt sich im Judentum nicht wie im Christentum primär auf dogmatischem, sondern auf religionsgesetz-Die Grundgedanken des biblischen Monotheismus, lichem Gebiet. der Glaube an die sittliche Freiheit des Menschen, an seine Bestimmung zu einem ewigen Leben und an ein kommendes Gottesreich sind den verschiedenen religiösen Richtungen des Judentums gemeinsam ge-Man braucht es darum einer modernen Darstellung des Glaubensgehaltes des Judentums in entscheidenden Partien kaum anzumerken, welcher religiösen Richtung der Autor angehört. Allein darum ist der Bruch mit dem autoritären Religionsbegriff doch auch in dogmatischer Beziehung keineswegs ohne Konsequenzen geblieben. Ganz wie in den christlichen Kirchen hat sich die Stellung zu dem Schöpfungsbericht und den Wundererzählungen der Bibel Ohne auf diese allgemeinen Probleme einzugehen, will ich nur zwei Punkte erwähnen, die in den Kämpfen um die Reform des Gebetbuchs eine bedeutsame Rolle gespielt haben: die Aufgabe des Auferstehungsglaubens und die Wandlungen im Glauben an die messianische Zukunft. Der Glaube an eine körperliche Auferstehung hat sich ohne die Stütze, die ihm die dogmatische Autorität der Ueberlieferung gab, nirgends behauptet, ja er ist fast ganz aus dem Bewußtsein weiter jüdischer Kreise geschwunden. Innerlich hat er schon im Mittelalter einem Denker wie Maimonides offenbar wenig bedeutet, aber bei ihm bleibt er als ein Bestandteil der überlieferten jüdischen Lehre gleichwohl dogmatisch in Kraft. Der messianische Glaube als solcher ist allen Richtungen des Judentums gemeinsam, aber sein Inhalt hat doch eine wesentliche Wandlung durchgemacht. Man sieht sie gewöhnlich darin, daß der Glaube an den persönlichen Messias aufgegeben und nur der an die messianische Zeit zurückgeblieben ist. Allein damit ist die Umbildung der messianischen Vorstellung keineswegs erschöpft. Mit dem Glauben an einen persönlichen Messias ist auch die Vorstellung geschwunden, daß das messianische Gottesreich durch eine einmalige göttliche Wundertat begründet werden und an Stelle des gegenwärtigen Weltzustandes treten wird. Das messianische Gottesreich gilt als das Endziel, dem die sittliche und religiöse Entwicklung der Menschheit zustrebt. bildung der messianischen Idee in den sittlich-religiösen Fortschrittsgedanken, für die es in der jüdischen Tradition gewiß nicht an Anknüpfungspunkten fehlt, ist von außerordentlich eingreifender Bedeutung. Sie hat dem Judentum vor allem eine durchaus veränderte Stellung zu der gegenwärtigen Welt gegeben. Diese wird nicht durch die ganz andere Welt der messianischen Zukunft, in der sich Israels Bestimmung verwirklicht, abgelöst und ist für Israel nicht nur der Schauplatz, auf dem es zu leiden und sich für die künftige Erlösung zu bewähren hat, sondern sie selbst soll sich zur messianischen Welt entwickeln, und in ihr hat Israel eine religiöse Aufgabe zu erfüllen. Für die Eingliederung des Judentums in die moderne Kulturwelt, für seine aktive Mitarbeit an ihren Aufgaben, wird damit die

religiöse Grundlage gegeben.

Doch gleichgiltig, wie hoch man die Bedeutung dieser tatsächlichen Wandlung im Inhalt des jüdischen Glaubens einschätzt, grundsätzlich ist jedenfalls die Bindung an die Autorität der Ueberlieferung auch in dogmatischer Beziehung geschwunden und die überkommene Form der Glaubensnormierung hat ihre Grundlage verloren. Der im Einzelnen viel Wertvolles enthaltende Aufsatz Goldmanns: "Die dogmatischen Grundlagen der jüdischen Religion" (Monatsschrift Bd. 70, 440 ff.) leidet an dem prinzipiellen Fehler, daß er diesen Gegensatz zu verwischen und den Begriff des Dogmas so zu bestimmen sucht, daß er für die verschiedenen Auffassungen gleichmäßig paßt. Er baut, um das zu erreichen, seine Dogmenlehre auf einen Begriff der Göttlichkeit der Thora auf, der ihre Verbalinspiration und die unvergängliche Geltung aller ihrer einzelnen Lehren fallen läßt und nur die Einheitlichkeit und Verbindlichkeit ihres "Geistes" festhält (S. 445). Diesen Begriff auch dem überlieferten Judentum unterzulegen ist natürlich schlechterdings unmöglich. Gleichviel, wie alt das Prinzip der Verbalinspiration ist -, daß es weit älter ist als Rabbi Akiba und in dem Streit zwischen Pharisäern und Sadduzäern bereits vorausgesetzt wird, steht außer Frage -, seit seiner Entstehung hat es jedenfalls das überlieferte Judentum beherrscht, und es geht nicht an, diesem einen Begriff der Göttlichkeit der Thora von "anderer, tieferer Bedeutung" zuzuschreiben. Für die geschichtliche Érkenntnis des überlieferten Judentums ist ein solcher liberalisierter Begriff der Göttlichkeit der Thora ohne Zweifel irreführend. Tatsächlich ist dieser Begriff bei Goldmann auch nur scheinbar historisch, in Wahrheit aber normativ gemeint, d. h. er will den religiös bedeutsamen Kern des Inspirationsbegriffs festhalten, um mit seiner Hilfe den bleibend giltigen Gehalt der jüdischen Lehre festzulegen.

Das diesem Versuch zu Grunde liegende Motiv ist durchaus berechtigt. Die Aufgabe des alten Autoritätsprinzips stellt die jüdische Theologie vor die Notwendigkeit, mit anderen Mitteln ihren Glauben als jüdischen auszuweisen und zwischen Jüdischem und Nichtjüdischem die Grenze zu ziehen. Das Problem hat innerhalb des Judentums keine allzugroße praktische Bedeutung erlangt, weil in den Grundprinzipien des jüdischen Glaubens tatsächlich kein Wandel eingetreten und die Einheit des Glaubens im Judentum, soweit es überhaupt noch religiös bestimmt ist, unerschüttert geblieben ist. Allein das ändert an der theoretischen Bedeutung des Problems nichts. Seine Lösung liegt in dem Begriff des "Geistes" oder des "Wesens" des Judentums, der mit Recht von der neueren jüdischen Religionsphilosophie ihrer Arbeit zu Grunde gelegt wird. Die Uebereinstimmung mit Geist und Wesen der jüdischen Lehre verbürgt den jüdischen Charakter unseres Glaubens. Aber freilich sind diese Begriffe theoretisch außerordentlich schwierig. Eine klare Bestimmung des Wesensbegriffes ist, wie seine Diskussion in der christlichen Theologie zeigt, eine überaus komplizierte Aufgabe, die hier auch nicht andeutend in Angriff genommen werden kann. Nur das eine ist zum Abschluß unserer jetzigen Erwägungen noch zu sagen: mit Hilfe des Wesensbegriffes läßt sich nicht, wie es bei Goldmann oft scheint, eine neue autoritative Nor-

mierung des Glaubensinhaltes erreichen. Die Kriterien, die zur Bestimmung des Wesensbegriffs führen, sind innere und als solche notwendig "subjektiv". Das gilt schon von der rein historischen Wesensbestimmung, erst recht von ihrer normativen Verwertung. Diese Subjektivität aber schließt eine autoritäre Bindung des Glaubens offensichtlich aus. Auch wo die Loslösung von dem alten Autoritätsprinzip den Inhalt des Glaubens ungeändert läßt, wird doch sein Geltungscharakter ein wesentlich anderer. Nicht nur die Anerkennung der inhaltlichen Wahrheit der Glaubensprinzipien, sondern auch die Bejahung ihres jüdischen Charakters wird Sache der persönlichen Einsicht und religiösen Ueberzeugung. Das wird um so deutlicher, je mehr man begreift, daß das Wesen des Judentums nicht in einer Reihe von einzelnen Glaubenssätzen besteht, sondern in einer einheitlichen religiösen Grundüberzeugung, die den Glaubenssätzen zu Grunde liegt und ihnen erst ihren religiösen Sinn verleiht. Diese Glaubensüberzeugung aus ihrem vorstellungs- und gedankenmäßigen Ausdruck herauszulösen ist die entscheidende Aufgabe der Wesensbestimmung, die es erst ermöglicht, die Vielheit der Einzellehren als Ausdruck eines einheitlichen religiösen Sinnes zu begreifen und in der wechselnden begrifflichen Darstellungsform den konstanten religiösen Gehalt festzustellen. Sie ist darum auch die Grundlage der Entscheidung darüber, ob bestimmte Einzellehren notwendig mit dem Wesen des Judentums verbunden sind. Diese Fassung der Aufgabe läßt den subjektiven Charakter der Wesensbestimmung noch deutlicher hervortreten, eine Subjektivität freilich, die keine Angst vor Willkür und individuellem Belieben zu erzeugen braucht. Statt einer theoretischen Begründung dieser Tatsache genüge der Hinweis auf das tatsächliche Ergebnis der bisherigen Forschung, die im Wesentlichen dem geschilderten Verfahren gefolgt und dabei zu einer bemerkenswerten Uebereinstimmung in der Auffassung des Judentums gelangt ist. Wichtiger aber noch als diese Uebereinstimmung in der wissenschaftlichen Bestimmung des jüdischen Glaubens ist die Einheit, die sich im Glauben selbst erhalten hat. Die an die Stelle der äußeren Normierung des Glaubens getretene innere Bindung an die religiösen Grundüberzeugungen des Judentums hat sich als fest genug erwiesen, um dem Judentum seine einheitliche Glaubensgrundlage zu erhalten.

# Ritualmord und Eselskult.

Ein Beitrag zur Geschichte antiker Publizistik. Von E. Bickermann in Berlin. (Schluß)

### II. Eselskult.

Die Fabel vom jüdischen (und christlichen) Eselskult, die auch von so ernsten Schriftstellern wie Tacitus und Plutarch zitiert wurde, beschäftigte die Gelehrten seit der Renaissance und die Hypothesen über ihre Entstehung zählen weit über ein Dutzend<sup>1</sup>. Wenn wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. die Literaturangaben in Artikeln von S. Krauß (Jew. Enc. II, 222); H. Leclercq (Dictionn. archéol. chrét. I, 2, 2042) und Th. Zielinski (russ. Jüdische Encycl. III, 268).

# Was ist jüdische Theologie?

Beiträge zur füdischen Neuorientierung.

Rabblner Dr. Alegander Allimann Berlin

1933

Iscaelit und Hermon G m. b.H. \*

Frankfurt am Main

Bibliothek des Rabbinerseminars

Nr. 200

# Was ist jüdische? Theologie?

Beiträge zur judischen Neuorientierung.

Pon Rabbiner Dr. Alegander Alkmann Berlin

1933

Berlag des Israelit und Hermon G. m. b.H. Frankfurt am Main

Rabbiner - Seminar zu Berlin. 1000 / FRY

· 医阿拉克氏 (1) 1855

Robbiner-Seminar zu Berlin.

> uns, wohin wir gehören. Aber der Nachdrud ihrer renden Sturmes zur Einheit des Volksförpers zusam Sinne einer gelebten judischen Existenz. Das judische Geste macht uns noch nicht de facto zu Juden im tischer Druck zeugt noch kein Leben. Die Umwelt sagi Gebein". Die Sammlung beginnt. Aber ein mechamenweht: "und sie näherten sich einander, Gebein zu dorrten Gebeine unter dem Unhaud des einherfah. rede des Propheten Jecheskel heufft, die bereits vergemeinschaft, die, wie es in der alten großen Galuth unverfennbare Rudfehrtenbeng zur judischen Dollenahmslos um alle schlingt, gewichen. Wir erleben eine rung über die unaufhebbare Realität des jüdischer anschauung auf der Grundlage der judischen Trabi Sinnde gestellt. Ein Neuaufban der jüdischen Welt fragen aufgeworfen. Sie hat die gesamte Cziftenz Kollekiivschickfals, das seine eiserne Klammer ausberalismus gezeitigt hat, ift einer jähen Ernüchte jüdische Substanz, wie es der individualistische Li ter das aufrüttelnde, besinnungfordernde Dittat der nut Einschluß der letzten geistigen Wertfetzungen unhat nicht nur einen Komplez sozial-wirtschaftlicher träge, satnuierte Dahindämmern in einem Leben ohne tion bereitet sich vor oder ist bereits im Gange. Das Die heutige Situation der Juden in Deutschland

Leben müssen wir selbst zu weden wissen. So ist Bestinnung auf die letzten Seinsgrundlagen jüdischen Daseins das eherne Gebot der Stunde.

Swei in ihrer Besonderung extreme Reastionsweisen hat die Sination bereits beschworen: die flucht aus dem Liberalismus in den jüdischen Nationalismus, der von den Massen größtenteils deschrittene Weg. Der Jionismus erfährt unter dem Aspert dieses Sachverhalts seine große Stunde. Die andere Reastionsnöglichsteit ist eine rein religiös erlebte: Absentums, auch von der kulturellen Syntion des Judentums, auch von der kulturellen Synthese-Jdee (Thora im Derech Erez), Rücktehr in die Derfapselung eines wein immanentisuschen, kulturnegierenden Judentums. Auch diese forderung ist schon erhoden worden, und auch sie sindet inmätten der geistigen Ratsosgseit, wenigstens der theoretischen Tendenz nach, Beisall und Gesolgschaft.

Beide Wege sind in ihrer krassen Verabsolutierung als falsch zu bezeichnen. Weder erlaubt eine geschichtsmetaphysisch orientierte Analyse des jüdischie, schickfals die unheroische, platte Kucht ins reine, religiösneutrale Volkstum, noch gestattet die tonkrete Situation ein schlasses, panisch erschrecktes Absinken in eine ungeschichtliche, überzeitlich gedachte Ghetto-Sphäre. Der Jude von heute kann, so wenig er in einem reinen Nationalismus sein jüdisches Selbst sinden würde, in einem reinen Ueberzeitlichkeitsetzpus seine reale Stelle im geschichtlichen Kosmos finden.

Das Gebot der Stunde rückt vielmehr mit der gangen Dynamik seiner unerbittlichen Tatsachenlogik die beiden Brennpunkte der jüdischen Wirklichkeit: G'ttes Offenbarung und konkretes südisches Volkstum, in glaicher Weise ins helle Licht des geschichtlichen Dasseinsverständnisses: "Sieh", ich öffne eure Gräder, mein Volk, und bringe euch auf Jevaels Zoden . . . Ich gebe meinen Geist in euch und ihr wendet leben!" (Jech. 37, 12—14.)

Dieses jüdisch-geschickliche Daseinsverständnis, das sundiert ist auf den Begriffen Volketum und Offenbarung, setzt aber eine ganz bestimmte theologische Begriffsstruktur, eben die spezische jüdische, voraus, auf Grund derer erst sich die kontrete forderung des geschichtlichen Augendliche der religiös-nationalen Erneuerung, als gesordert ewwist. So wird die Auszeigung der spezisch jüdisch-theologischen Sinnregion, die die solgenden Ausschlichen Gebiete des jüdischen Daseins zu unternehmen suchen, zu einer aktuellen, aus dem Ewigen ins Zeitliche stehenden normativen Ausgabe.

ఆ

-

Hen Seit wesentliche Momente hat die in der jüngssein Seit stattgehabte Arbeit am Begriff der "jüdischen Theologie" herausgestellt: den wesensnehwendigen Bezug aller iheologischen Arbeit auf das Phänomen der Offenbarung sowie die wesentliche Junktion des Volfsbegriffs sür die Struktur der jüdischen Theologie. H. J. Schoep auf Schenzweig, beeinstlich aber primär von der "dialestischen Theologie", das Eranzsendennumment der Offenbarung ins Sentrum der jüdischen Beachtung zu rücken gewußt.

Er hat damit der jüdisch-cheologischen Arbeit, die troh Rosenzweigs Bemühungen innner noch religionsphilosophisch onienkiert war oder zumindest die Grenzen zwischen Theologie und Religionsphilosophie nicht kar innehielt, die Bischrichtung auf ihre autonome Sinnregion gegeben. Das bleibt — bei aller raditalen Versehltheit seines Unternehmens im einer zelnen — undestreitbar sein Verdienst. May Wiener hat sodann in einem jüngst erschienst. May Wiener hat sodann in einem jüngst erschienst. Vusstationes begriff der dialektischen Theologie angeknüpft, sich aber nicht, wie Schoeps, auf das übergeschichtliche Tannszendenzmonnent beschräntt. Er hat vielmehr,

was bereits von den Kniustern Schoeps' (Jgnaz Maxbaum u. a.) unter Berusung auf Franz Rosenzweig geschiehen war, den Realitätssattor des jüdischen Volkstums als das der Offenbarung korrelative Konstituens der jüdischen Theologie aufgezeigt.

Diese beiden Phänomene, Ossendarung und Volkstum, dürsen in der Cat als die beiden zuweichenden und nicht weiter auslösdaren Elemente betrachtet werden, durch die das Sinngesüge einer kontret auszustüllenden jüdischen Theologie a priori bestimmt ist. Sie bilden in ührer Bezogenheit auseinander das strukturelle Schema "jüdische Theologie". Die aus krustweile Schema "jüdische Theologie". Die aus Grund dieser Einsicht notwendige Aufgabe besteht darin, diese beiden tragenden Begriffe die in ühre letzten Sinnverästellungen hinein zu analysieren und in einen alle Momente strukturell gliedernden Bezug zu einander zu seigen.

Ein Unternehmen von solchem Umfang kann nicht Gegenstand des vorliegenden Auflages sein. Hier sei nur der Versuch unternommen, einige wesentliche Gestätspunkte, die für die Grundlegung eines theologischen Daseinsverständnisses des Judentums entschend sind, zu explizieren.

Bibt es übenhaupt eine "jüdische Theologie"? Man hat bereits mehrsach die Ansicht vertreten hören, im Judentum sei an die Stelle der Theologie das "Gesetzt getreten. Mit dieser theoretischen fest-stellung, die auf Mendelssohn zurückseht, trifft sich eine in orthodogen Kreisen zweisellos sesssehlellbare

den. Es genüge der hinweis, daß die Struftur die "Theologie" nicht eine Verzeichnung sowohl der theoplatonisch-auftotelischer Metaphysis und judischer uns in diesem Jusammenhang nicht analystert wer-Drüfung der Frage fordert, ob ihr Ineinander von werden darf, daß sie zumindest eine grundsätzlich ses Typus durchaus nicht als normativ angeseher alterlichen judischen Religionsphilosophie soll vor blieben ist. Das geschichtliche Phanomen der mittel ner immanenten Sinnregion befunden bat, fremd ge logie dem jüdischen Bewußtsein, soweit es sich in sei gibt die Erwägung, daß Wort und Begriff der Theosen Namen verdient. Anlaß zu diesem Zweise logie" in Anspruch pkez, für den man den Namen "jüdische Theonähst noch durchaus als Problem zu behandeln. Co logie" bereits gesetzt. Diese Möglichkeit aber ift zuober mögliche Vorhandensein einer "jüdischen Theo-Justimmen. Mit dieser Rangierung der Theologie nur sekundare Wichtigkeit besitze, durchaus zu lung, daß für das Judentum die funktion der Theo logie ist aber implicite das Dorhanden fein Es ist Jgnaz Maybaums jüngst gemachter feststel. etwas grundsählich anderes erscheinen lassen als das mene fundiert sei, die eine "jüdische Theologie" als dieser Sachverhalt auf bestimmte wesentliche Phano-Wesen "dristliche Theologie", kann zugegeben werden Missüebigkeit des Terminus "jüdische Theologie". Das erst untersucht werden, ob der rimmt, in der Tai die Eom.

logischen wie der retigionsphisosophischen Struktur darstellt. (Ogl. Wieners diesbezüglichen Bemerkungen.)

wie im Katholizismus, die Explitation des von der lettischen Theologie, "bie Statte, mo die Kirche fich Erchlichen Instanz Berkundeten ober, wie in ber dialogische Arbeit hingerichtet. Theologie ift entweber, matische Lehrantorität dieser Kirche ist nun alle theoappellable Antorität. Aber auch die Kirche besith Mur die Person des Sifters habe unmittelbare, inmas, hingewiesen. Barth anerkennt zwar nur eine die sakrase Autorität durchaus sichert. Auf die dogbem Stifter und ber Kirche eine Beilsqualität, die ihr immerbin traft des Schemas der Beziehung zwischen zeilliche, relative und formelle Autorität der Kirche. Produzentin und Crägerin des carismatifchen Pneude facto bennoch auf die Institution der Kirche, die Barth, so fehr sie idealiter offenbarungsbezüglich ift, lettischen Theologie. Die Theologie bleibt auch bei barungsbegriff des "Workes G'ttes" ringenden diaein in die revolutionare Gruppe der um den Offendarftellt, sondern auch den Protestantismus bis binlationsglied Kirche eine durchaus stabile Autorität nur den Katholizismus, inneuhalb bessen das Korre-Kirche empfängt. Dieser Bezug carafteristert nich tion durch den Bezug auf die sakrale Autorität der alle hristliche Theologie ihre charafteristische funt-Theologie" zu sprechen, scheint ber Sachwerhalt, daß es überhaupt zulässig sei, von einer "jüdischen Wefentlich für die Beantwortung der frage, ob

felber Rechenschaft gibt von ihrem Tun". (Ogl. Karl Barth's instruktiven Aussach, "Rirche und Theologie" in "Twischen den Seiten", IV, S. 18 ff.) In jedem falle ist es also ein Wechseldenst zwischen Kirche und Theologie, der für die Struktur der theologischen Ausgabe wesentlich ist.

aus, um die konfrete Sinntiefe und Konfequengge gebene, finnfundierende Ctiffeng bedeutet, ift die tum, sondern ein Theologoumenon, das Selundär-Es muß darauf hingewiesen werden, daß die Strutmuß noch in Erinnerung gebracht werden, welche den wesentlichsten Differenzpunkt zwischen judiche aussehungen. Judentum ift ba und Judentum in seiner Volkhaftigkeit darstellt. Kirch : Gebilde, nicht ein organisches Gewächs, wie es das eine theologische Konstruktion, ein organisatorisches Heilsanstalt "Kirche" feine Realität an sich, sondern feiner "ftummen Existenz" (Maybaum) eine vorge-Mährend ber Seinskompley "Judentum" bereits in produkt einer bestimmten iheologischen Konstruktion tur Theologie-Kirche teine organische, in Realitäten ses sormale Schema aus sich hervorgetrieben haben metaphpsischen Doraussehungen es benn sind, die die labenheit dieser Korrelation sichtbar zu machen. Ex Konfequengen. Wir berühren hiermit bereits ift mur möglich, fraft bestimmter theologischer Dorschafft durch feine Theophanie bestimmte theologisch fundierte Sinnbeziehung ist, kein elementares fak Diese sormalen Bestimmungen reichen aber nich

zugleich Nichthabens des Wortes G'ttes neuen Anrobe durch G'tt, jur Stätte des habens und wußt. Die Kirche wird so zum Schauplat einer dieder "dialektischen Rede" von G'it zu vertiefen gelektischen Bewegtheit, sie wird zum Ort der immer net durch die lutherische Begriffsprägung der "fichtund in ihm vor allem der dialektischen Theologie, gen zu sein. Es ist die Leistung des Protestantismus ges Menschium zugleich Bewahrerin des Jenseiti-Die dialestische Theologie hat sie durch das Motiv hat Sohn diese Unterscheidung neu aufgenommen. baren" und "unflichtbaren" Kirche. In neuerer Seit nicht erörtert merben. Ihre Grundtendeng ift bezeich-Sinn der Kirche fundamentalen Problems sollen bier diese Paradogstination durchschaut zu haben. Die noch icharfer: fie erhebt ben Unspruch, als fundi. will G'iniches und Menschückes in einem sein. Ja, weoretischen Bersuche zur Bewältigung dieses für den Kirche wird notwendig zu einem Paradozon. Sie tritt sie in die Stuation einer permanenten Krists. die funktion der Gnadengewährung. Damit aber Kirche als die Nachfolge des Stifters übernimmt zwischen G'tt und Mensch notwendig macht. Die die Einschiedung einer carismatischen Beilvanstall grunde liegt. Es ist die Lehre vom Sündenfall, die fassen, das der Konstruction "Kirche" fundierend zuwenn wir das spezifische Theologoumenon ins Ange und dufflicher Theologie. Er verfcharft fic

Diese theologische Struktur des Begriffs Kirche trägt natürlich das Signum der gleichen Paradozestuation auch in die von ihr abhängige Theologie gie. Sie erzeugt das dialektische Moment der theologischen Rede von G'tt. Weil die Theologie die Schoologie der in der permanenten Krise stedenden g'ttlich-menschlichen Kirche ist, stede auch sie als "theologia post lapsum" in der Krise aller Paradorie.

unterfucht merben, ober die Gemeinde. rität, und sei es auch im abgeblaßtesten Sinne, nich gischer Arbeit wesenhaft die Besinnung auf Offen nicht geben. M. a. W.: versteht man unter theolobewegten Kirche kann es innerhalb des Judentums als Wächtenamt über die Anssagen einer dialektisch tion des durch tirchliche Autorität Verkündeten oder Gibt es eine "jüdische Theologie"? Die vorläufige das volk. Das volk und nicht etwa die Synagoge tennt. In der Stelle der Kirche fteht im Judentun zwar deshalb, weil das Judentum eine Kirchliche Autoben, so ist eine jüdische Theologie simmunmöglich. Und barungsgehalte, die durch das Medium einer fafraler Untwort muß lauten: Eine Theologie als Cyplifa Institution mit Autoritätscharafter übermittelt wer-Wit nehmen runmehr von Neuem die Frage auf Dieser Sachverhalt soll näher

E

=

Anstelle der Kirche steht im Judentum das volk als der unmittelbare Träger der historischen Offenbarung. Das Volk hat die Lehre G'ttes, die Thora, empfangen und hat sie nunmehr im Alltag seines Daseins durch alle Zeiten zu verwirklichen. Ausdruck dieses Unmittelbarkeitsverhältnisse ist das Symbol der Berith, die nach dem Sinai-Vorgang G'tt und Volk zu einer geistig-sittlich-metaphysischen spick etwa rein biologisch-witualspissen, wie Goldberg-Unger wollen) Bundesbeziehung zusammenschliche Verkassung ist die Siesem Berith-Verhältnis entspricht. Die Absoliese diesem Berith-Verhältnis entspricht. (Die Sinngeladenheit und veligions-phänomenologisch einzig-artige form dieset Theostratie hat Buber jüngst gut berausgearbeitet. Vgl. Buber, Königtum G'ttes, S. 60.)

Die Reaksterung dieses Bundes duch die tägliche Derwirklächung der Chora ersordert nun eine immer neue, aus jeder Situation sich gebärende fragestellung an die ewige, aber durchaus nicht eindeutig jeden Vorgang regelnde Offendarung. Die Ardeit an der Offendarung ift somit eine wesenhaft unabgescholssen, durch jeden Tag geschichlich neu gesorderte. Darans ergibt sich die geschichliche Dynamit der

logische Sachwerhalte gur Offenbarung bringt. Aber gen, wie geschichtsmetaphyfische und spezifisch theober Berith-Dorgang sowohl rein gesetzliche forderun-Sugehörigkeit zur Theologie erhellt schon daraus, das beklaufert und aus der Theologie ausgeschaltet. Ihre Strafe usm.) nicht als wesenhaft nicht theologisch barung, Messianismus, Attributenlehre, Lohn und "theologischen" Sinnkompkeze (Schöpfung, Offenhermeneutischen "Derftebens" der im engeren Sinne tums bezeichnet werden. Damit ift die Aufgabe der Thora, darf als die theologische Arbeit des Juden-Anwendens, kurz, die halacische Arbeit an der mittelbar an der einmalig-statischen Offenbarung getrum der judischen Theologie steht die halachische ein grundlegender Gesichtspunkt gewonnen: Im Zentheokratisch-gesetzliche Clement repräsentiert. Damit ist der Kern der Bundesbeziehung wird eben durch das leistete dynamische Arbeit des Durchforschens durch die Geschlechter erarbeitet werden. Diefe unbar. Das Wort "Entwicklung" ware misverstand das Prinzip der Entfaltung der Hakacha aus dem berufen zum theologischen Tun. Sugleich ist damit Arbeit. Zu dieser Einsicht muß eine theoretische Bezahlreiche Aspettmöglichkeiten, die im geschichlichen Thora hat, wie im Talmud mehrfach betont wird Wesen der berith-fliftenden Offenbarung ber einfeh Daseinsprozeß mit seinen Notwendigkeiten kooperatir jüdisch-theologischen Arbeit. Das lebendige Volk is Besser sagen wir: Entfaltung. Jedes Wort der

> mühung um den Begriff der "jüdischen Theologie" unweigerlich gelangen, und zwar aus der Erkenntnis des Fundamentalphänomens der Benith heraus, die als Berith nur forderungscharafter haben kann und hat.

fleisch und Milch) ist durchaus offenbarungsbezogen, nen rationalistischen, die Halacha im Grunde entwerund doch ist es kein Kapitel jüdischer Theologie, sonbezug allein noch nicht ausveicht, um eine jüdisch des Halacischen nur setundur tunflich eingebaut ift bern einer Religionspsychologie. Nur eine offendung für das Verbot des Zusammenkochens von Der Abschnitt über die "Gründe der Gebote" mit sei. ift in seiner Arbeit durchaus offenbarungsbezogen Theologie als solche zu legitimieren. Auch der More Hirsch. Es zeigt sich also, daß der Offenbarungs physisch-Theologischen etwa bei Malbim oder S. R. die theologische Einheit des Halachischen und Meta-"More Nebuchim" Religionsphilosoph. Gewahrt ist ber "Jad hachasata" Theologe, als Verfasser des gischen de facto abgesoft. Maimonides ist als Antor mat einräumen. Die mittelalterliche Religionsphil:die nicht — umgekehrt — dem Halachischen den Prialle die theologischen Spsteme, in die das Moment Spstem, das dieser Fentralstellung der Halacha struktenden Konstruktionen (man denke an die Begrünsophie hat das Metaphysische vom eigentlich Theosoturell nicht gerecht wird, ist verfehlt. Verfehlt find Davaus ergibt sich: jedes jüdisch-theologisch

barungsbezügliche und zugleich um die Halacha zentrierte Theologie darf jüdische Theologie beifen.

Su dieser theologischen Arbeit ist, wie gesagt, teine Kirche oder Synagoge oder gemeindliche Bebörde, sondern das Volk berusen. Es gibt keinen eigentlichen theologischen Stand (die Funktion der Kodanim ist keine theologische, sondern g'ttesdienstiche), sondern jeder ist bei Voraussezung seines Wissen und seiner gläubigen den Haltung zu halachischer Arbeit legitimiert. Das ist die Erundsttuation. Ihre Komplizierung durch den theologischen Begriff der "Semicka" (der Ordination) soll hier nicht weiter erörtert werden. Auch sie vermag aber darauf sei kurz hingewiesen. Auch sie vermag aber Sachweisalt nicht zu langieren.

Einen schwerwiegenden Einwand gegen unsere These scheint jedoch die Institution des Sanhedrin zu bilden. Ist es nicht eine Art Kürchenbehörde innerhalb des Judentums? Eine Art g'tilich-menschücher Lehrbehörde mit pneumatisch begründeter inappellabler Autorität in Analogie zur Kürche? Nein. Das Sanhedrin ist eine — metaphylisch gesehen — rein menschliche Institution. Sie ist zwar von der Thora gesordert. Das begründet ühre Machtbesugnis, gegen deren Volum sede Aussehung Kevolution gegen die g'ttliche Forderung selbst bedeutet. (Vgl. Deut. 17, 8 ff.). Aber es ist nicht so, daß das Sanhedrin seine Eusschungen seweils auf eine aktuelle pneumatische

und --- entgegen jeder Sündenfallstheonie --- den Chades Sanhedrin auch metaphysisch das matischen Bezug auf Gittes Wort, sanktionieri ober besser halacische Instanz, die nur durch das begründet den Geltungscharafter einer menschlichen rafter der "Reinheit" prinzipiell nicht eingebüßt hat, einer "analogia entis" zwischen G'tt und Mensch treffe, bedeutet tein Argument gegen unsere These. ift. Die theologische Erwägung, daß der Spruch Thora, nicht aber durch einen aktuellen pneueinmalige faktum ihrer Einfehung feitens bei nem Anspruch nach nur " halachifche Autorität", zendenz, das Recht abspricht, die logische Entschei-Urbeit an der Offenbarung auch für den transzen-Daß der Mensch im Chenbilde G'ttes geschaffen ist Jene Erwägung bastert nämlich auf der für die Grundlen Autorität heraus entscheidet. Es ist vielmehr sei ist) dessen Oneuma in sich trägt und so aus ihrer satra bes Siffers (der felbst das "Haupt" dieses "Leibes" keine sakrake Antorilät, wie die Kirche als der "Leib" Sanhedrin überantwortet ist, irgendwie zu beeinflusdung, die nun einmal der menschlichen Instang des Bath Col, einer akuellen Anrede aus der Transtes G'ites" gründen dürfte. Charaftevistisch hierfür Erfahrung, auf eine immer neue Anrede des "Wor fen. Es wird also gang deutlich: das Sanhednin ist R. Clieser und bem Sanhedrin, mo diefes felbst einem ist die talmudische Erzählung vom Streit zwischen haltung der jüdischen Theologie entscheidenden Lehre Recht

radozie und diese die Krisis und Dialektik. Don diesel der neuen Theologie gemacht wurde, erzeugt die Dagerade der menschliche Charafter der Kirche der benten Bereich. Bier wird der unaufhebbare Unter-Theologie in Baufch und Bogen getan hat. Leider in völlig untritifcher Uebernahme ber bialetischer das gewiß edel klingende Pathos des "qualitativer vom Sändenfall. Man sieht daraus, wie falich es ist 21) dangetan hat, vor allem das einer ontologischen vielmehr wie H. W. Schmidt (Zeit und Ewigkeit, S ment des "qualitativen Unterschieds" nicht verwechjüdische Theologie fernzuhalten. Man darf das Mo-Barth in Anknüpfung an Kierkegaard zum A und O formatorischen Gedankens, das bekanntlich von Karl Unterschied", dieses theologische Grunddogma des re-Grund der Knists und Diakfüt. Der "qualitative ber bialettisch-protestantischen. In ber letteren ift schied sichtbar zwischen der judischen Theologie und renz, die Lehre des "qualitativen Unterschieds" mi vielmehr, ohne Beachtung der grundsätzlichen Diffe hat auch Wiener diesen Fehler nicht ganz vermieden Unterschieds" naiv nachzusprechen, wie es Schoepe Spannung, das fundiert ist auf der driftlichen Lehre seln mit dem einer bloß logischen Dialektik. Es ist theologischen Haltung hat sich eine ihrer selbst bewußte Dialektik impliziert) in eins gesetzt. der negativen Attributenlehre (die ja nur eine logisch)

Das Phänomen des Sanhedrin stellt also keinesfalls die Einschiedung einer "Kürche" zwischen G'tt

halacischen Arbeit an ber gegebenen Offenbarung ist. Es erfolgt also legtlich für die Begründung aller aufheben" — wenn er bereits Volksgut geworben als unaufhebbar — "selbst Elijahu könnte ihn nicht gesetht haben. Undererseits gilt selbst jeder Brauch rogierbar gelten, wenn fie fich bereits im Dolfe durch stimmungen des Sanhedrin nur dann als nicht abben können - die Einsicht, daß alle gesetzlichen Bebindend. Wesentlich jedoch ift für diefen Sachverhal Sanhedrin fich veremigt: feine Verordnungen blieben den. Jeder Lehrer wurde somit für seinen Kreis die halachische Instanz. In einer form aber hat bas tuell genügend disponiert waren, übernommen werteres von Einzelmenschen, die religios und intelletfeine wefentlichen theologischen funktionen ohne weitation des Volkes vor G'tt betrachtet hat, konnten Aushebung dem Untergang des jüdisch-theologischen Sanhedun eine 21rt Kirche gewesen, so würde feine notwendig Jüberhaupi verloren gegangen. Wäre das - dessen Details hier natürlich nicht aufgerollt werstanz und letitlich nur als die symbolische Repräsenhedun sich immer als eine durchaus menschliche In-Aufhören ber an ben Tempelbestand gebundenen Lebens gleichgekommen sein. Da jedoch das Sanfynhedrialen Gewalt ist daber das Dezisionsrecht nicht einer obersten Instanz, die vor allem für die halader dem Volk überantworteten theologischen Arbeit in und Voll dar. Es bedeutet bloß die Konzentration histor Dezision als notwendig erscheint.

den Refurs auf die halachische Haltung des Volksganzen. Chenso ist bet eindringender Betrachtung sichtbar, daß auch alle späteren Kodistlatoren und Dezisoren, z. B. A. Josef Karo oder etwa der "Chatam Soser" ihre Autorität nicht etwa ker "Chatam Soser" ihre Autorität nicht etwa krast einer sakralen Autorisation, sondern eben durch Zuerkennung seitens des Volksbewustsleins empfangen haben. Es ergibt sich demunach, daß der elementare theologische Sachverhalt: das Volk ist als unmittelbares Korrelationsglied zu Grit das Embjekt der Theologie, sich empiriss zu Grit das Subsekt der Theologie, sich

Spftem". Diesem Sachverhalt entspricht sinngemäß Judische Theologie ist somit grundsählich nicht spste die form und Unlage ihres Standard-Werks, der des exegetischen "Berstehens" orientieren mussen) behandelt werden. Aber auch er wird sich am Momen ber Ausfaltung ber Offenbarung, primar in haladifluß befindlichen Arbeitens seine Gültigkeit. Talmuds. Nichtsdestoweniger hat der fystematische Ge forische funktion. Sie ift daher wesenhaft "offenes matisch-literarische Arbeit, sondern aktualistisch-dezi Vollzug die Totalleiftung des judischen Dolkes an Entscheidung neu zu sichten und die Dezision an der jüdischen Theologie, die Prinzipien der halachischer sichtspunkt im Di enste des fortschreitenden, ewig im (Der letztere Gesichtspunkt soll demnächst gesonder scher, setundär in metaphysisch-theologischer Kinsicht scheint es uns heute das dringendste Erfordernis de Judische Theologie ist so in ihrem lebendigen

> eines vom halacischen Denten primär bestimmten gewonnenen Ergebnissen zu orientieren. Ob volkhaften Dafeins find eben die halachischen, das ihre Prinzipienfragen neu aufzuwerten Notwendigkeit, im Interesse des halachischen Lebene eingeleitet wurde, ein bedeutsames Tengnis für die änderlichteit der Halacha" (von Moses Amerbach ner-Seminars durch einen Vortrag über "Die Ver gen Wochen das neue Semester des Berliner Rabbi geleistet. Begrüßenswert ist es, daß gerade vor weni Horaah 1842, u. a. Werke) Michael Guttmann u. a bereits Gelehrte wie R. Zebi Hirsch Chajes (Darche Prinzipienfragen notwendig. Wertvolle Vorarbei praftische Leben regulierenden Entscheidungen zweibrennend. Aber für die Ctiftenz des Judentums ale hierfür haben vom theologischen Gesichtspunkte aus fellos brennender. Hierfür ift eben die Klärung der fchen Probleme der speziellen Theologie find gewiß logischen Prinzipienuntersuchung lehren. Notwendig tragen zu können, muß erst das Ergebnis dieser theodenke 3. B. an die neu auftauchenden halacischer ben halacischen Bedürfnissen ber Gegenwart (mar Sichtung in der Tat ertragreich genug sein dürfte, un ist sie unter allen Umständen. Die metaphesi. Probleme, die die Sabbatheiligung in den landwirk schaftlichen Betrieben Palästinas betreffen) Rechnung

Es hat sich ergeben: das jüdische Dolf ist der Träger der halachischen Arbeit an der g'tilichen Offenbarung und danuit die letzte Jnstanz der Halacha und das Dolf Jerael feine Wurde als Partner der discher-theologischer Arbeit auf seinem vornehmsten der in seine historische Junktion der halacischen Ge ladifdem Denten gu ergieben, es wie große Masse bes volles wieber zu ha. Wechselwirfung zwischen führern und Dolf bie Begenwartsaufgabe, zur Herstellung der notwendigen von format bevaubt fieht. Es wird so die dringenosti fehlt, aller autoritativen Entscheidungsmöglichkeiten da ihr die organisserte kirch liche potessas natürlich wundern. Die rabbinische Instanz muß, wenn sie den den Mangel an entscheidungsmutigen Autoritäten beugt. Beute fehlt für weite Streden bes jubidie Enticheibung ber Autorität, ber tät, und fie empfängt als Gegengabi des Volkstums erzengt die Autori. Siefe Autorität fundierenden volts Die halacische Autorität der Einzelpersönlichkeit und Gebiete, dem halachischen, wieder realisiert werden Liechenbehörde herabsinken, die sich aber andererseits hinter sich spürt, notwendig zu einer Art isolierter halachische Atmosphäre. So darf man sich nicht über tums. Die haladifche Atmofphare Grunde eines haladifd. bentenben unt ihrer Entscheidungen ift mur simmöglich auf staltung einzusehen. Damit erst würde der Sinn jü-Rüchalt der halachischen Almosphäre im Bolke nich schen Volkstums (vor allem im Westjudentum) fie fich, als dem ihr Wesenseigenen,

Ħ

ziellen Theo-logie eignet, ins Blidfeld zu ruden. ren über G'tt, sein Wesen und Walten versteben) ver Theo-logie (worunter mir die weltanschaulichen Leh-Ideengehalt des Judentums, wie ihn die spezielle bischen Theologie, der Halacha, und dem universaler Auffat Max Wieners zeigt, hat fich für das liberale ben unaufhebbaren partifularistischen Charafter bei verfale, allgemein Menschliche aufzulösen. In jung gebundenheit notwendig partifularistisch ist, ins Uni chische Clement des Judentums, das in seiner Volks kundet, aufgetan. Diese Kluft besteht u. E. nicht Bewußtsein nunmehr eine nicht zu überbrückende halacha ertannt. Wie aber der bereits genannte fter Seit hat man bereits auch im liberaben Lager sählich partikularistischen Charakter, der auch der spe-Um das zu sehen, wird es nötig sein, den grund. Kluft zwischen dem partikularistischen Element der jü Es ift die Tendenz des Liberalismus, das hala

Der Primat des Halachischen in der judischen Theologie wirtt sich nicht nur im Rang verhältnis von Halacha und eigentlicher Theo-logie aus, sondern auch in der besonderen Note der theo-logischen Arbeit seichst. Das Theo-logische in der judischen Theologie steht durchaus unter der methodischen und

Berith wiedergewinnen

sachlichen Botmäßigkeit des Halachischen, so daß die Gesanttheologie (Halacha und Theo-logie im spezissichen Wordinne) halachische Färbung und halachisches Wesen trägt. Nach zwei Richtungen hin bezeichneten wir diese Abhängigkeit, nach der methodischen wie nach der sachlichen.

gleichzeitige Anwendung diefer 52 exegetischen Reden, daß unabhängig vom ursprünglich gemeinten nur im halacischen verständlich. Ein Gefegbuch die von den Middot beherrichte exegetische Methode als selbstverständlich erscheinen. Don Hause aus ist außer der neueren Literatur zu dem ganzen fragengeln sogar nur in der Aggada gestättet sei. (Vergl egegeisscher Regeln fic aus dem Gesichtspunkt ber iheo-logische Dinge betreffen, dürfte der Gebrauch Rechtsprobleme gebiert, ezegetisch so behandelt werfann, da die Dielgestalligkeit des Lebens immer neue tiwot Olam"). Diese Uebertragung darf keinesfalls über die 32 Middot erhalten ist, die restlose und lichkeiten erschlossen werden. Bei Fragen aber, di Wortsinn auf hermeneutischem Wege neue Sinnmögtompley J. H. Aahenellenbogens Vorreden zum "Nekannte Baraita des A. Chefer ben A. Jose haGelili fon aus Chinon, in beffen "Sefer hakeritot" die befür ist der Sachverhalt, daß nach Ansicht des R. Simber Aggaba) übertragen. Schärfster Ausbrud bierfungsnegeln) werben auch auf das Theo-logische (in Jorichung (Exegefe auf Grund der tradierten Den-Das Erstere besagt: die Methoden der halachischen

> werden fann. und Merkzeichen ber Gebrauch ber Mibbot angeseben ter des Haladischen annehmen, als dessen Symbol die spezielle Cheologie den offenen Entfaltungscharatautoritären Dogmenformulierung fehlte, konnte auch ben konnte, weil somit auch die Möglichkeit einer fehlte, die selbstischer Beilswissen bemahren und spennere handlung. Gerade weil die ruhende Kirche theo-logische haben von Vorstellungen wurde indentum dramatistert und somit halachistert. übergewandelt hat. Die Theo-logie hat sich im Juund seinen Sinn exegetisch eingende Haltung Alltag transponierte und von hier aus um das Wori aus totem Besit, in lebendige, dynamisch in den auch die aggadische bestimmt. Die Legitimation lieg die feststehenden, ausdrücklich geoffenbarten. Tatfach aus verbieten, daß über G'ties Sein und Malter darin, daß auch das theo-logische Wissen von Gi lich aber hat, wie wir saben, die hakacische Method feine anderen Vorstellungen gehegt werden dürfen als halacische Prägung erhielt, fich aus statischem Wissen

Wir sprachen zweitens von der sach sich en Abhängigkeit der Theo-logie von der Halacha. Alls das sachiche Wesensmerkmal der Halacha darf ihr Partikularismus bezeichnet werden. Der halachische Anspruch richtet sich als jüdisch etwo-logischer (nicht etwa noachtisch-antversaler) an ein bestimmtes Volk, an Israel. Ein ganz bestimmtes Geses sicht sicht sicht etwa Bestimmten Träger und Gesesels sindt seinen ganz bestimmten

universale Normensprache transponierbar. Philos Ethit ober ber "vernünftigen Religion". Die Halacha rael das Mufel unter den Bolfern, so ift der Kober aus der Menschheit dar. Sein Daseinssinn läßt sich wählt, es stellt einen unauswechfelbaren Ausschnitt beziehen beibe, wenn auch grabuell verschieben, unter biefer Allegorifierungsversuche wie Hirsche Symbolik faller allgemein "verstehbares" Gesetzbuch. Sie ift in feine phisch, psychologisch ober mythologisch einsehbares Halacha find unauflösbar in die Universalia der unter den Codices der Bölker. Die forderungen der der Halacha der einsame, absonderlich erratische Blod mer als Problem unerfaßt stehen bleibt. In so Jonicht in eins segen mit dem des "Menschen übertragen partikularistischen Sinn. Das Volk ift auser in das System der universalen Philosophie hineinzulice Religionsphilosophie es vermocht, die Halache ist nicht übersehbar in ein ethisch, religiös, philoso-Heilssinn für die Menscheit, das aber für sich im faktum, das zwar bezogen werden kann auf einen Reft, ein nicht gang einsehbares buntles Schidfals Menscheit schlechthin. Es bleibt ein unauflösbarer salserbe mach nicht reduzierbar auf den Begriff de Diktum. Eben so wenig hat die gesamte mittelalter haupt". Jsrael ist seiner Aufgabe und seinem Schick Beide Korrelationsglieder: Gesetz und Vol

Wie steht es nun mit dem spezifisch theo-logischen Lehrgehalt des Judentums, der doch offenbar unwer-

sals die Gepräge ausweist? In welcher Beziehung steht er zum Partifularismus der Halacha? Wiener bat es als die dringlichste Ausgabe für die Grundlegung einer jüdischen Theologie bezeichnet, den Dualis mus: universale Religionsphilosophie — volksgebundene Halacha, der sich sachich sowohl wie personell in den Gestalten des Maimonides u. a. (die als Halachischen partifularistisch und als Religionsphilosophen universalissischen) darbiete, zunächstat zu ersassen und ernst zu nehmen.

Betrachtungsweise, für das Judentum jedoch gilt universalen (melaphysischen und wissenschaftlichen) zeß der exalten formulierung und Dogmatisterung sofern sett ber Katholizismus 3. B. durch den Pro-Kritik, alfo allgemeinen Maßstäben, aus. eines Gebankens objektiviert ihn und sett ihn ber nicht ausgenommen. Aber erst die formulierung denz ins Universale. Theologisches Denken ift bavon alles Denken, im Gegensatz zum Handeln, die Tenseiner Lehrinhalte diese ins Licht der Kritik und ber durchaus partifularistische Süge trägt. Gewiß ha echte jüdische Theo-logie ebenso wie die Halacha gionsphilosophie, feststellen. Und zwar deshalb, weil Partifularismus innerhalb der jüdischen Theologie Es läßt sich keine Polarität von Universalismus und ber judischen Theologie ift in sich durchaus einheitlich. Theologie harafteristische Spannung. felbst, sofern fie nicht verwechselt wird, mit Reli-Dir feben bier feine fur die Struttur der judifchen

und ferne B'ties, nie ins fraffe, blendende Licht der es nur offenbart durch die aus dem Wissen geformt allgemein Einsichtige, Universale immer wieber un-Deffentlichteit. Es ist ein keusches Wissen, das die tritt fein Wiffen von G'tt, fein Erlebnis ber Mabe von G'tt aus geseben, er sei "bezinna", in der Inmatisch-eindeutige formulierung zu einer gangbarei er nur in Bilbern fein Erleben, ohne es durch dog veräußernd. Es dogmatisiert nicht. wendig aufflärend, sein Besitztum durch Kundgab Cat. Es trift nicht auf, werbend und daburch not Dogma fennt, daß es schweigt über sein Wissen und hafte Bundesreligion enthüllt sich daran, daß es keir dieser Sachverhalt nicht. Sein Charafter als polf iheologischen Gestalten des Judentums manifestiert Shritt und Tritt in der talmudischen und midraschi terläßt, denn: " fpricht die Seele, so spricht, ach jüdische Theo-logie adelt. Ein Denken, das zwar au timität des "beni u-wen Bene Jistael" gegeben. So Münze zu machen. Dom Sabbat heißt es aber, sogai so läst sich die Rede von einem inweren Bruch der schen Literatur wie in der Faktizität aller großer Tendenz der jüdischetheologischen Haltung, die sich au schon die Seele nicht mehr". Begreift man diese aber gewissermaßen den Dorstoß ins formulierte, das Universale, wie alles Denken, hingeordnet ist schweigt, und selbst da, wo der Midrasch spricht, mal in die Welt hinausgeflungen, aber Jerael barung ist in 70 Sprachen, wie der Midrasch sagt Gites Offen

jüdischen Theologie, der durch die Polarität Universalismus-Partikularismus gesetzt sei, keineswegs aufrecht erhalten. Die sormale Struktur der jüdischen Theologie darf vielmehr als wesenhaft partikularissische bezeichnet werden.

versalistischen Aspett so betrachten, daß ber judische noch läßt sie sich durch ir ration ale Hissegriffe Sam. 6, 7, u. a. 3u "begreifen", sind fehlgeschlagen), an Moschen in Et. 4, 24, das Schickal Usas in II Amot", den Begriff der "Rene G'ttes", das Ereignis metschen (alle Versuche, etwa das "Posed Awon wir beim Judentum. Much die speziftische Theologie eigentliche Wesen ihres Daseins einzubüssen. Bleiben und damit universalisieren lassen, ohne damit das gultige "Quinteffens" verflüchigt wird, einen uninicht unter philosophischem Aspett in seine allgemeinuniversale Kategorie die spezifischen Wertungstone wie den des "Heiligen" (A. Otto) unter einem unides Judentums ift nicht ins Universalistische übersetz. niemals Begriffe, die sich irgendwie schematifieren Joeen — und das gilt von allen Religionen — sind theologischer Gebanke, sofern er ein solcher bleibt und ters "Heilig" zum Berstummen bringt. Es gibt kein innerhalb des icon immer differenzierten Sinncharat. auch die Gestaltqualität "das Heilige" wie jede andere Charafter erhalben bliebe. Und zwar deshalb, wei bar. Sie läßt sich weder ins Rationale verdolversal-einsichtigen Sinn bedenten kann. Theologische Das gilt schon deshalb, weil überhaupt kein echter

von außen an die Theologie anzulegen und so die Unübersetharkeit preisgibt, gibt fich felbst auf. Eine Theologie, die ihr eigentumliches Kolorit, ihre partifularistischen Charafters stets bewußt zu fein. Unseinandersehung zwischen der Religion und der Arbeit bleiben wird, den universalistischen Maßstab Wissenschaft zu führen, hat sich die Theologie ihrer Während es immer der Sinn religionsphilosophischer leben und iheologisches Erkeben zu zeugen vermag die ihr wesenseigene Junktion, durch die allein sie zu Nicht Universalisserung, sondern Differenzierung ist spezifische Tönung zu bewahren und zu verfeinern sonders strukturierte Sinnqualitäten, die in jeder Re-"Beilig" schlechthin, sondern immer icon gang bestimieren. Es ist die Aufgabe der Theologie, diese ligion das ihr eigentümliche Helligkeitsphänomen kon

Es ergibt sich daraus, wie vertehrt die Intention des jüdischen Liberalismus gewesen ist, den Gesichtspunkt des Universalismus zum Prinzip der jüdischen Theologie zu erheben. Indem sie die Specifica des Judentums ins Menscheitliche zu übersühren trachtete, ist der die jüdische Atmosphäre, die allein jüdische Gehalte sübische Atmosphäre, die allein jüdische Gehalte sübische machen kann, hat sich in ein Nichts werder Weg in ein Judentum gewinnen, das dem Hausdischen wie dem Theologischen als einer inneren Einheit wieder gerecht wird?

7

Welche existentialen Möglichkeiten bestehen, den aus seiner iheologischen Atmosphäre entwurzellen Juden wieder in die organische Haltung echten südsch-iheologischen Denkens hineinzuführen?

Bewustfein der Sohnesschaft Abrahams mehr, er heutige Westjude besitzt nach Schoeps kein prasentes phisch durchaus gültig interpretert worden ist. lett durch die Existentialanalyse Heideggers philoso-Säkukarisationsprozeß der Neuzeit geschaffen und zu in den Existenztypus ein, der durch den Abfalls- und ner Daseinsverfassung nach durchaus gleichförmig den ohne judifche Sondermerkmale. Er reiht ihn feisieht die jüdische Situation des westeuropäischen Juländischen Menschen schlechthin gleichset. Schoepe bedenklich mit der allgemeinen Situation des abend-Interpretation heutigen judischen Daseins, das er untragen. Aber sein Jrrtum liegt in dem Wie seiner eines glanbigen Dafeinsverständniffes herangu nen, um an diese Gegebenheit die Argumentation gabe der Theologie bezeichnet, zunächst den ontischen durchschauen. Schoeps hat es mit Recht als die Aufdig, die geistige Situation des heutigen Juden gu Daseinscharafter der heutigen Existenz klar zu erken-Es ift, um diefe frage zu beantworten, notwen-

wird als Heide geboren und muß erst in der Teschuba Jude werden (wobei überschen wird, daß die jüdische Theologie den Juden dereits in seiner seelischen Präezistenz vom Sinai der Jude sein läßt und die Teschuba bloß die Rücke her zum dewusten und betätigten Judesein bedeutet). Für Schoeps ist der abgesallene Jude identisch mit dem exstentialen Typus, den die Heideggersche Anthropologie entwirst. Er ist die Vorgegebenheit der jüdisch-theologischen Predigt. Er, der alles spezisisch Jüdischen entkeidete Mensch, soll zum Hören auf die Sinai-Offenbarung ausgerusen werden.

net, eine spezifisch judisch deologische Berkundi Schematisterung dem spezifischen Daseinscharafter des fein des Daseins ein "Sein des Menfchen zu G'tt" nicht darüber, ob und wie neben dem In-der-Welldiese Möglichkeit erörtert. Heidegger felbst außert sich beit, Gemissen, Schuldigsein, Seitlichkeit uff.) eine der seine ontologischen Strukturen (Sorge, Derfallen-Sprung in eine theologische Sphare vollziehen, in verhärtung" durchschauen und von hier ans den tann sich in feiner geschichtlich bedingten "Immanenzgung je erreichen? Gemifi, der Beidegger'iche Menfc diesen Typus, dem fein judifches Sonderelement eigien, abtrünnig gewordenen, gerecht? Und wie kani judischen Menschen, auch des entheiligten, dämonister Seitschr. f. spstem. Theol., 1932, S. 686 ff.) ha theologische Uebersetzung erfahren. Traub (in der Uber wird, so fragen mir, diefe universale

jübifch-theologischen Existenz? ein Weg führen in die tontrete Sonderheit einer zugestandenen "biologischen Satrasfundierung" griffen. Der Jube teilt troß feiner auch von Schoeps liberalistisch — als eine des Menschen überhaupt beaber wird nicht als eine judische, sondern — ganz Spnagoge" in die Krifts zu führen. Diese Krifts fall von G'tt zu mahnen und durch die "Predigt der funktion zu, das jüdische Individuam an seinen Ab-"biologischen Satvalfundierung" des Juden simmöglich. Aber wie kann von diesem Boden ber feinsversallung des heutigen Menschen als durchaus ausschließlichen Weltlichfeit zur sehnsuchtgeborenen reits sichtbar. Ober beffer: ber "Sprung" von ber laristerten Bewußtseinshaltung zur theologischen begers ins Theologische hinüber sachlich jedenfalls zu Hinwendung auf G'tt erscheint gevade für die Dabesahen. Damit ist die Brude von der radifal fatudentungsmöglichkeit der ontischen Strufturen Geideg. ben Begründungszusammenhang der notwendig in tionsmöglichkeit gelbend: bas Endlichkeitsbewußtsein bar anschließt) macht Trant eine andere Interpretaweltlichkeit" (einer Deutung, der fich Schoeps offensich selbst kundierten Theologie ablehnt, so ist die 2kus-Trand die Einbeziehung dieser Existentialanalyse in Willen zu "geschlossener tragisch-heroischer Inner-Heidegger'schen Endlichkeitsmetaphysit als trogiger sehnt sich nach dem unendlichen B'tt. Wenn auch Gegen Przymaras Deutung dei Schoeps teilt der

un i ver falen Standort der Kuse. Folgerichtig wird die neu ergehende Offenbarungsverkindigung als an die adamitische Menschheit gerichtet ausgesaßt. Die spezisischen Kategorien der Sünde und der Teschuba im jüdischen Sinne bleiben außerhalb der Blickweite.

aber gerade die Herausstellung der jüdischen Besonder-Renerweckung des judischen Menschen für die spezibeit an der geistigen Situation des Juden, die durch fische Tönung des jüdischeologischen Daseins ist reagieren, immer schon vorgegeben. Daß ber Jude in sal nennt, sowie der Art, auf dieses Schickal zu ter des Juden und ift dem, was man äußeres Schickvorhanden. Sie gehört zum ontischen Daseinscharaf sonderheit zu fpuren bekommt. Sie ift latent immer äußere Existenz gerade ürgendwie intensiv diese Behavatters ift vorhanden, auch dann, wenn nicht seine wird. Diese Besonderheit seines ontischen Daseins-Heideggers Unalpsen weder intendiert noch getroffen und sein Arbeiten immer wieder in den Aspett einer daß sich ihm sein Leiden und Dulden, seine Hoffnung begreifens. Im eheften ließe sich noch das von Beidie Befonderheit feines existentialen Sichfelbststimmte, im Typus sich gleichbleibende Art reagiert seiner geschichtlichen Situation auf eine gang bebes" und des "Schickale" für das jüdische Daseinsdegger herangezogene epistentiale Moment des "Ertheologischen Sinndentung hineinrudt, das beweif Wesentlich für das aufgeworfene Problem der

als Trager judifchen Schidfals der fiets neue Anruf feit und stets neuen Bewährung des Vorherverkunin die immer nene Beachtung des Geoffenbarten rität. Dom jubischen Schickal aus führt ber Weg des judischen Schichals in seiner tragischen Singulaund Seele des "Bore Jerael"). Daß aber dieser dieses fundamentalsages bei 216olf Altmann, Sinn und befriedigend sich einzuverleiben hat. Es ift die als rein ontologisch- immanente Wesenheiten ge-Qualität. So offenbart sich dem judifchen Menschen beten ist selbst offenbart, es selbst trägt theologisch Denn diefes Schickal in feiner Nichtnormalisterbar Alkmalitätsanspruch gehört werde, ist die Funktion Affinalität des "Höre Jerael" (vgl. die Ausdentung nes geistigen Erbes, das es irgendwie zu bewältigen der von neuem vor der untilgbaren Gegebenheit sei-Geschichte bewußt werden. Jerael steht immer wiebiese Strutturen find noch zu wenig dem fingularen fes Plus an judischen Sondermerkmalen in seinem Bein mit machtigem Griff eröffnet. Schoeps bat die-E'ttes, ber ihm ben Sugang ins akmalisterte jüdisch die immer neue Anrede G'ttes in der Abfolge der Offenbarung. Es ift das Chavalteristitum des judidung auf das Transzendenzmoment der g'ttichen Phanomen ber jubifden Egisteng abaquat, wenn fie verständnis als entscheidend erweisen. Aber auch schen Volkes, daß ihm sowohl Erbe wie Schickfal ale halb des jüdischen Typus eine ganz bewußte Hinwenfaßt werden. Dielmehr erfahren diese Begriffe inner-

zweiflung, also den Rückfoß in die Immanenz, oder Ober: den Weg ins Dunkel einer ohnmächtigen Der-Don diesem Schickfal ans gibt es nur ein Entwederibm fein unliierbares spezifisches Dafein bezeugt salsmäßig und unlösbar auf dem Juden lastet und vorbeigegangen an dem Unbegreiflichen, das schicknen neuesten Beröffentlichungen — überfeben. Er ift gesehen erst erschließt sich der Sinn und rundet sich Individuum, sondern nur von der Entbedung ben Weg ins Licht, den Dorftoff in die judisch-erlebte ber Kreis, dessen Stromlauf eben bestimmt ift durch solches fühlt, muß unterliegen. Dom Volkstum Volkstams aus. Das Individuum, das sich nur als iheologische Sphare. Dieser Weg aber geht nicht vom 1932 erschienenen Buche — allerdings auch in feidie beiden Pole Offenbarung und jüdisches Dolk.

Die Dynamiserung und Altwalssterung des jüdischen Offendarungsbegriffs braucht also nicht, wie im Christentum, erst theoretisch vollzogen zu werden. Die immer neue Sprache Gites an Jerael ist das jüdische Schickal, das sich immer wieder als identisch erweist mit der Verheiszung und somit auch das Erbe der Thora in seiner Totalität legitimiert. Das Christentum ist nicht in der Lage, diese Kategorie des Schickensum ist nicht in der Lage, diese Kategorie des Schickensum ihreicht mit einer Gericht. Aber da sich Kirche nicht becht mit einer natürlichen biologischen oder kulturellen Gruppe, kann das Schickal niemals den kulturellen Gruppe, kann das Schickal niemals den

fondernden, abelnden und etwedenden Sinn haben, wie ihn das fürchterliche, glüdliche Los des jüdischen Volkes bestigt.

wichtigkeit zugemessen warde, in den Hintergrund mußtsein. Dom Schidsal ber meift der Sinn in die funttion. Er tann Gefäß fein für B'ttes Gegen theologische Eigenbedeutung. Der ein gelne Sib hinblid auf das Uebergreifende des Volkstums. Die meinde. In feine Stelle ichiebt fich ber prinare gu treten beginnt, nämlich ber Begriff ber Geift zu bemerken, daß beute ein Begriff, dem in undas erhöhte, theologisch begriffene Volkstum. Dabei Offenbarung und von der Offenbarung gurud in latenten Vorgegebenheit allmählich wieder ins Betur der jüdisch-theologischen Denkweise tritt aus ihrer sind wir heute auf dem besten Wege dazu. Die Strukber seines Schichals wieder entdecken. In der Ca iheologische Qualität seines Volkstums zugleich mit genden ift driftlich. Die Kirche ift ohne die "Geals einer Institution, eines Ausfüllenden und Cragehendes Teilgebilde. Der Beguiff der "Gemeinde" wur ein fluttwierendes, in einem höheren Ganzen auf wart. Aber er ist - anders als im Christentum bur ist kein theologisch in sich rubendes, vor G't Bemeinde besitt im Judentum ursprünglich meinde" als ihr Organ nicht bentbar. Das Juden isoliert denkbares Gebilde. Er hat eine aktuell Das heißt aber: ber judische Mensch muß

rer bewußt ins Volkstum einzuordnen. Die Gemeinren Synthesis-Probleme zu befriedigender Bofung anstelle der Kirche die Bemeinde getreten. Dielmehr logisch qualifiziert. Die Gemeinden sind Repräsentum ist wesenhaft Vollsgemeinschaft. Das Volk als der Aufrif ber prattifden theologischen Buf-Offenbarung und Volksum, die u. E. auch die ande Sentrum des werdenden Palästina hindeziehen. Dei lichkeiten ein Mindestmaß kultureller Autonomie reali den selbst mußten je nach den staatspolitischen Mög nicht zulegt durch die Predigt der cabbinischen Süh die Gemeinde hindurch wieder mit aller Energie un bente an der Zeit fein, die judifchen Maffen durch ber volltsgemeinde zurückgedrängt hat. Es dürft die judische des Volkes. Es ift eine Erscheinung der steht anstelle der driftlichen Struttur Kirche-Bemeinde hen und Baed bavon sprechen, im Judentum sei Volk, nicht als gemeindliche Gruppe, ist bereits theo-Ungriff zu nehmen. Uns der theoretischen führen wird. Die Zeit ist reif, diese Gestaltung in sebendigt werden, verkangt nach dieser Synthese vor heutige Jude, foll er theologisch erneuert und versteren und sich durchaus konsequent auf das volkhafte Galuth, wenn im Bewußtsein des Judentums tationen des Volksganzen. Es ist falsch, wenn Co-Unalyse des Wesens "jüdische Theologie" ergibt sich solde Ueberbewertung erfahren und Problem der gemeindlichen Konstituierung Š.